# 生命樹 THE TREE OF LIFE

#### 牛命樹

## 說明

第 一章 完成神定旨的路

第 二章 兩棵樹的源頭與總結

第 三章 約翰福音裡的生命樹

第 四章 神殿裡的肥甘

第 五章 生命樹的果子

第 六章 生命樹為著變化

第 七章 末後的亞當如何成為我們裡面的生命樹

第 八章 身體、軍隊、與神的居所如何產生

第 九章 基督打開通往生命樹的道路

第 十章 神的定旨藉著生命樹在我們裡面長大而得以完成

第十一章 如何藉著話吃生命樹

第十二章 如何藉著禱告吃生命樹

第十三章 必須靈貧窮心清潔,才能經歷生命樹

第十四章 神的心意藉著變化得以完成

第十五章 藉著觀看並返照基督的榮光,成為基督的活信

第十六章 神終極目的的實現

# 說明

# 上一篇 回目錄 下一篇

本書系由李常受弟兄于主後一九六五年夏季在美國加州洛杉磯所釋放的信息彙編而成。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

# 第一章 完成神定旨的路

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**: 創世記二章七至九節, 約翰福音一章四節, 六章三十五節, 五十七節, 四章十四節, 二十四節, 六章六十三節。

# 神的定旨

神的經綸和神的建造,都是在於生命樹。創世記一章有神創造的完整記載。在第六日,神按着祂自己的形像造人,然後把祂自己的權柄託付給人。(26。)形像的意思是彰顯。你的形像就是你的彰顯。神創造人是按着祂自己的形像,目的是要人在這宇宙中並在這地上作祂的彰顯。神是隱藏、看不見的,但神的確有一個心願,就是要藉著人彰顯祂自己。神不是一次創造一千個人,祂只創造了一個人。那一個人所有的後裔,都包括在這人裡面。神按着自己的形像,造了一個團體的人,來彰顯祂自己;因此,人是神的形像,神的彰顯。

神為何也把祂的權柄託付給人?神的定旨是要彰顯祂自己,但神這定旨受到祂仇敵極大的攔阻。在這宇宙中,神在地上有一個仇敵;這地已經從神手中被霸佔,從神搶奪去了。因此,神必須創造人來對付祂的仇敵。神乃是為了這個目的,才把祂的權柄託付給人,使人不僅成為祂的彰顯,也成為祂的代表,在地上作權柄代表祂,對付祂的仇敵。

神把權柄賜給亞當,目的是要他治理地,特別是要他管理 '地上所爬的一切爬物'。(創一26,原文。) 這裡含示,神的仇敵化身在爬物裡面。在創世記三章,爬物之首的蛇,也就是神的仇敵,進來了。創世記三章的蛇,以及路加十章的蝎子,代表犯罪不潔的邪靈,它們都是爬物。神將祂的權柄託付給人,使人不僅有能力,也有權柄管理全地並制伏全地。那意思是說,地一直是在背叛裡,背叛的地必須被制伏。在聖經全部六十六卷書中,一直有這兩面。神的目的在積極一面是要藉著一個團體的人彰顯祂自己,在消極一面是要藉著這團體的人對付祂的仇敵撒但。在聖經的末了有一座城,名叫新耶路撒冷。(啟二一2。) 神的形像藉著那城得以彰顯,(二一11,四3,) 神的權柄

藉著那城得以實施。(二二5,二一24~26。)那城就是神的彰顯和代表。

## 吃生命樹

在創世記一章有神的定旨和心意,卻沒有完成神定旨、達成神心意的路。那條路不在創世記一章,乃在創世記二章;那條路是什麼?那條路就是生命樹。(9。)在啟示了'形像'和'管理'(權柄)這些辭之後,就有創世記二章'生命'這辭。我們這些受造的人若沒有神的生命,怎能彰顯神?你可以為我拍一張照片,但那張照片只有某種形像,卻沒有生命。神若是你裡面的生命,並活在你裡面,你就可能完全活出神並彰顯神。我們可以在生命樹裡看見完成神定旨的路。甚至有權柄代表神這件事,也在於生命樹。你若沒有生命樹,沒有神在你裡面作生命,你怎能運用祂的權柄?要有神定旨的這兩面,就是彰顯神和代表神,我們必須有神作我們的生命。我們需要神活在我們裡面,使我們能成為祂的彰顯和代表。

在世界歷史中,有許多是帶著天然觀念的宗教。几乎所有的宗教都有同樣的思想,認為神是創造者,我們是受造者。神這位創造者是如此偉大高超,離我們如此遙遠;而我們是如此微小低下。我們必須謙卑自己,甚至俯伏敬拜神這位創造者。我不說這是錯的,但我要請你想一想,神造人之後,祂要人作什麼。神創造人之後,並沒有說,'亞當,你要知道,你是微小的受造之物,我是你偉大的創造者。我一直是坐在寶座上的,你一直要俯伏敬拜我。'在創世記裡沒有這樣的記載。

創世記告訴我們,神創造人之後,就把人放在生命樹跟前。神沒有給人一張誡命的單子。那是在人墮落之後摩西的工作,而不是神照着祂永遠心意的工作。律法是在出埃及二十章,不是在創世記二章。創世記二章給我們看見,神對待祂所造之人的第一幅圖畫。在聖經裡有一個頭一次題到的基本原則。每當一件事頭一次題到,就立下一個原則。第一次題到神對待人,乃是神將亞當擺在生命樹跟前,吩咐他要在吃的事上留意。(16~17。)神在人身上的心意,不是要人作什麼的問題,乃是吃的問題。如果人吃的好,吃的對,他就沒有問題。

這生命樹乃是神在基督裡作為那靈,成為我們的生命。這生命樹就是三一神,父在子裡面,子成為那靈。在我們接受主之前,我們可能從來沒有想到神。但是當我們得救或得復興之後,我們可能立刻決定要事奉主,要儘力行善,討祂喜悅,並且'上教堂作禮拜'敬拜祂。這些照着我們天然觀念的想法,都是錯誤的。神的心意不是要我們事奉祂,行善討祂喜悅,或以宗教、儀文的方式敬拜祂。神的心意乃是要我們吃祂。我們必須吃祂。神與人之關係的頭一幅圖畫,不是一幅作什麼的圖畫,乃是一幅吃的圖畫。

神以食物的形態,把自己擺在人面前。這可以清楚見于約翰福音。約翰告訴我們,太初有話,話就是神,並且生命在祂裡面。(一1,4。)有一天,祂行了一個神蹟,用五餅二魚喂飽五千人。(六9~13。)於是有人想要立祂為王,但祂不肯接受。(15。)祂告訴他們,祂來不是作王,在外面管轄人,乃是作生命的糧給人吃。(35,57。)祂來了,為叫我們可以吃祂。主不要我們思考如何事奉祂,如何敬拜祂,或如何榮耀祂,祂要我們把祂看作我們的食物。祂來了,將祂自己以食物的形態呈現在我們面前作生命。我們必須吃祂,接受祂作食物。'那吃我的人,也要因我活着。'(57下。)

我們必須相信主耶穌,因為我們需要祂作我們的生命。(三16,36。)信祂就是接受祂到我們裡面作生命。(一12~13。)祂不僅是我們客觀的救主,也是我們主觀的生命。我們需要這樣的生命。在接受祂以後,我們的問題不是與工作、事奉或敬拜有關,乃是與吃有關。你如何吃,你吃什麼,你吃多少?神創造人之後,立即把人擺在生命樹前,使人可以接受生命樹,作他的食物。這意思就是說,神將祂自己以食物的形態呈現在人面前作生命。神無意要人為祂作什麼。神的目的乃是要人簡單的接受祂作食物,要人吃神。

# 把我們的觀念從作改成吃

我盼望主把你的觀念從作改成吃。如果你不僅是作的基督徒,更是吃的基督徒,那就太好了。在今天基督教裡所強調的是作事和作工。基督教已經墮落成為一個作事的宗教,作工的宗教,勞苦的宗教。但是神起初的心意不是要人勞苦作工,乃是要人吃喝祂,以祂為喂養,要人享受祂自己。約翰四章二十四節告訴我們,我們必須敬拜神,但我們要問, '敬拜'這辭是什麼意思?從約翰四章全章來看,主的意思

乃是說,十四節裡喝祂這活水,就是二十四節裡的敬拜。當你喝祂這活水,就是在敬拜祂。你越喝祂,就越被祂充滿,祂也就越得着你的敬拜。敬拜主最好的路,乃是吃喝祂,享受祂,將祂接受進來。

我們不該再是作的基督徒,而是吃的基督徒;這樣說很容易。你可能這麼說,但是你向主的禱告仍舊一樣。你可能還是這樣禱告:'主,幫助我今天作對事情。主,你知道我的軟弱,你知道我多麼容易發脾氣。主,幫助我今天不要發脾氣。'這樣的禱告給我們看見,你仍然在作事的觀念裡。你若肯從作事的這個觀念中得釋放,那就是真正的神蹟了。你必須看見異象。一旦主光照你,你會說,'主,我不要與作事有任何關係,我不求你幫助我作任何事。但是我求你幫助我吃你,喝你。'我學習這個功課已經五十多年了。有時候我又倒退回去。每當我求主幫助的時候,我立即停下來,並且轉而告訴主:'主阿,我向你敞開我自己。你是我的享受。'

我們可能知道我們必須忘掉作事,但是我們不太容易忘掉。作事這觀念是在我們的血輪裡,我們很難將它除掉。我們必須看見,神創造人之後,立即將人擺在祂面前,並且將祂自己以食物的形態陳明為生命樹。我們都必須學習如何以主為食物,學習如何來吃祂。在中國,信奉孔子教訓的人很難忘記作事。首先我們必須看見,主沒有意思要我們為祂作什麼。主的心意是要將祂自己給我們作每日的食物。在約翰福音裡,主第一給我們看見祂是生命,(一4,)是生命的糧,(六35,)是生命的水,(四14,)也是生命的氣息,生命的空氣。(二十22。)祂是生命、食糧、飲水和空氣。這一切都不是為著使你成為一個作事的基督徒,乃是使你作一個享受的基督徒。你必須享受主作生命,作糧食,作飲水,作空氣。你必須吸入祂,並且吃祂、喝祂,好叫你憑祂活着,並活在祂裡面。

## 如何享受基督

我們也必須學習如何享受祂。祂是我們的生命、食糧、水和空氣,但我們怎樣才能享受祂?我們若要享受主,就必須敞開我們自己,但不是膚淺的敞開,乃是深深的敞開。我們不該只敞開我們的心思,或甚至我們的心,也必須敞開我們的靈。你可能說,你向主很敞開。但你向主有多敞開?你向主有多深的敞開?一個弟兄向着每一個人都是敞開的,但他可能只是膚淺的敞開;他的敞開並不深。許多時候我們來

到主面前,只是敞開我們的心思,而沒有敞開我們的全心。有時候我們可能敞開我們的心,但我們裡面有一些深的部分,可能還是關閉的。我們必須從我們全人的深處敞開我們自己。我們若要學習享受主,就必須學習這一個功課—如何敞開我們自己。我們必須敞開我們的心思、我們的心,最後敞開我們的靈,而敞開我們自己。我們必須將全人的深處向主敞開。

我曾經以為,喝主的意思是說,主原是在我外面。但後來從經歷中,並從主的話中,特別是從約翰四章發現,喝主不是這樣的喝法。從我們接受主的時候起,主這活水的泉源就在我們裡面。不要以為這泉源是在天上,或是在你身外。你必須看見,主這活水就在你裡面,作你全人最深部分的活泉。祂乃是在你的靈裡。約翰四章十四節說,'我所賜的水,要在他裡面成為泉源,直湧入永遠的生命。'在這一節裡,我們應當將'在他裡面'這幾個字畫綫。這泉源是'在他裡面',也就是在我們裡面。在我們裡面的那一部分?約翰四章二十四節說,'神是靈;敬拜祂的,必須在靈…裡敬拜。'你若讀四章全文,就會看見這活水,這泉源,乃是在我們的靈裡。你若要喝主,不要以為主是在你身外,還沒有進到你裡面。主已經在你裡面,在你的靈裡。現在你必須學習敞開自己。向主敞開你的心思,你的心,和你的靈,然後泉源就會湧出。當這泉源湧流並湧出時,就會滋潤你,你也要飲于祂。

這泉源不是從外面來的,乃是從你全人的深處,就是你的靈裡來的。你有這個活的泉源在你裡面,但這活泉在你深處可能關閉、隱藏、禁閉、關鎖起來。祂不需要進來,但你需要敞開自己,使祂能湧出。當祂在你裡面湧流時,你就得着滋潤。今天的難處是我們這些基督徒沒有這個異象。我們只以為主是創造者,是神,是我們所該敬畏、愛戴並事奉的;我們必須作一些事討祂喜歡,我們也必須敬拜祂。我們卻沒有看見祂是我們的一切。祂是我們的生命、我們生命的供應、我們的糧食、我們的飲水、我們的空氣,作我們的享受。今天生命樹不是在我們外面,乃是在我們裡面。我們裡面有這樣一個活的供應,所以現在我們必須學習向主敞開自己。祂是我們活的、內裡的生命供應。

我們應當禱告: '主,幫助我向你敞開我自己。'敞開自己不是那麼容易。如果你試着去作,你會發現你真實的情形。你可能只敞開到某一個程度,你敞開的不夠深。你必須學習敞開自己的功課。一個人要

蒙主厲害的拯救,乃在於他悔改多少。這意思是說,這乃在於他這人向主敞開有多深。我們可能已經得救多年,並且從主學了許多功課,但是甚至到今天,我們仍然需要學習一個功課,就是從我們全人深處敞開自己。如果你肯到主面前禱告說,'主,幫助我向你敞開我自己,'你就會看見活水從你裡面湧流並湧出。這活水的流要帶給你生命的供應。不要試着去作對的事;你必須試着從深處將自己向主敞開。

我們必須學習以新的方式來到主面前。我們必須學習如何從裡面敞開自己來接觸主。你必須說, '主,幫助我敞開我的心思、我的心、甚至我的靈,敞開我的全人,也就是我全人的深處。主,求你向我啟示你的豐富,並將你自己分賜到我裡面,使我能享受你。'你若肯這樣向主敞開,你就要看見主是多麼的真實、便利和寶貴。你在裡面會覺得祂的同在,你也會被祂充滿。祂不僅是你的生命,也是你的食物(生命的糧)、飲水(生命的水)和空氣(生命的氣息)。這一切都與主是生命樹有關。你必須學習如何取用祂,如何享受祂,如何吃祂,如何喝祂,甚至如何吸入祂。你要這樣作只有一條路一學習敞開你自己。

向主敞開你自己,並學習與祂同在一段時間。在這段時間裡,忘掉你的需要、你的事業、你的家庭、你的家事、你的工作、和一切別的事,只要向主敞開你自己,並享受祂一段時間。吃祂,喝祂,並吸入祂。無論我們多麼忙碌,我們都必須一天三次坐下來吃東西。最健康的實行是專注於你的吃,而不注意別的事。如果你在吃的時候顧到別的事,你對食物的享受就受到限制,你也不會消化得好。當我在吃飯的時候,有時候我不喜歡接電話。照樣,當我在禱告與主同在的時候,也不喜歡接電話。我們都必須分別時間,脫離所有外面的打擾,而在這段時間裡將全人向主敞開,單單來享受祂。

你當學習接觸主,看見祂是你的食物、飲料和空氣。你必須享受祂;你必須吃祂、喝祂、吸入祂。這樣,你的基督徒生活就會健康,你也會正常。我們多多少少有一點不正常,因為我們在作事和作工上太主動,而在吃和享受主上太被動。我們享受主不夠多,所以我們在彰顯主的事上很貧窮,在代表主的事上也很軟弱。我們若肯正確且充分的吃主,豐富且深厚的喝主,並從全人深處一直的吸入主,我們在彰顯主並代表主的事上,必會非常的剛強。

我們必須從作事、作工、勞力、勞苦之中退出、脫開。我們必須退到 主那裡。你應當學習花時間到主那裡。你要為著主從你的作工退下 來,並從你一切的活動退下來。我發現一個秘訣,就是要從一切事中 退到主那裡,就必須學習如何將自己向主敞開,越深越好。你必須從 全人的深處將自己敞開。你當學習作這一件事。這樣,主的形像和權 柄就會以生命的方式與你同在。因着你敞開自己,活水就有路在你裡 面湧出。你是個障礙,你是個攔阻,你也是污物。你必須挖透,活水 的泉源才能在你裡面湧流。

你當學習敞開自己。這樣,你就會享受主作生命樹。與生命樹在一起的,乃是活水的流,以及新鮮的空氣作生命的氣息。你若將自己向主敞開,主就會從你裡面湧流。這樣,你就從裡面得着滋養、澆灌、復甦並加強。你會在你的人位、全人、所是裡都是對的,而不僅在所作的事上是對的。願主帶我們進到祂的心意裡,也就是進到對祂作生命和生命供應的享受裡,使我們在地上能照着祂的形像彰顯祂,並用祂的權柄代表祂。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

## 第二章 兩棵樹的源頭與總結

# 上一篇 回目錄 下一篇

讀經:創世記二章七至九節,三章二至七節,四章十六至二十二節, 六章三節,五節,七章十七至二十四節,十一章一至九節,哥林多前 書六章十七節,馬太福音十六章二十二至二十五節,啟示錄二十章十 節,十四至十五節,二十一章二節,二十二章一至二節。

我們來看一下,全本聖經中有關生命樹一幅簡略的圖畫,這對我們會 有極大的幫助。聖經開始於兩棵樹,結束于兩棵樹的結果。聖經怎樣 開始,也怎樣結束。

# 宇宙中的三方

在宇宙中有三方:神、撒但、人。人是介於神與撒但之間。神創造人之後,人向着神和撒但都是中立的。在創世記裡,神是由生命樹來代表。神將自己擺在人面前作生命樹,所以生命樹是神的實際。另外還有一棵樹,就是知識樹,代表撒但。由神所造,有靈、魂、體的人,(二7,)在這兩棵樹之間是中立的。在創世記二章的三方是神(由生命樹所代表),死亡的源頭撒但(由知識樹所代表),以及由神所造、有三部分的人。七節說,'耶和華神用地上的塵土塑造人,將生命之氣吹在他鼻孔裡,人就成了活的魂。'這一節給我們看見,三部分的人有地上塵土所形成的身體,有作為生命之氣的靈,也有當靈與身體接觸時所形成的魂。在神與撒但之間,過去和現在一直都有爭戰。神要作出並完成祂的定旨,而撒但一直盡其所能的攔阻神的定旨。聖經六十六卷書中所記載的一切事情,不是藉著人出於生命樹,就是藉著人出於知識樹。

#### 兩個調和

在人運用他的靈接觸生命樹之前,撒但就進來了;結果人受了試誘, 有分于知識樹。神的目的是要生命樹進到人的靈裡,但是在這之前, 知識樹卻進到人的魂裡。因此,撒但就與人的魂調和。一切邪惡之事 和罪惡的故事,都是出於撒但在人的魂裡與人的這個調和。這個調和 是地上一切邪惡、犯罪之事的源頭。創世記三章給我們看見這個調和 的記載,而在創世記四章我們看見這個調和的結果。撒但與人的魂調和的結果,乃是一座用文化建造而成的城。(16~22。)該隱按着他兒子以諾的名字,給那城起名。在那個文化裡,人成了肉體,全人類都為邪惡所敗壞。(六3,5。)由於那犯罪文化的敗壞,神就用洪水來審判人類。(七17~24。)撒但的權勢與人的魂勢力所產生進一步的結果,乃是巴別。(十一1~9。)巴別是撒但與人的魂勢力調和的結果。所多瑪和埃及的消極故事,以及創世記和出埃及記中所記載一切犯罪的事,都是出於撒但與人魂的這個調和。

在聖經裡,有撒但工作的一條綫,也有神工作的另一條綫。神的仇敵 一直在作工,將他自己注射到人的魂裡。一切邪惡的事和犯罪的故 事,都是出於撒但與人魂的調和,也就是撒但作到人裡面的工作,同 着人的工作,和藉著人的工作。同時,神也在作工。神的工作是將祂 自己作到人的靈裡。一切聖別的事和屬靈的故事,都是出於另一個調 和,就是神與人靈的調和。最終,在新約裡,林前六章十七節 說,'與主聯合的,便是與主成為一靈。'主自己就是那靈,(林後 三17,)並且祂給我們造了靈,(羅八16,)所以我們能與祂聯合成 為一靈。亞伯的故事見證,他是一個不活在魂裡,只活在靈裡的人。 以挪士、以諾、挪亞、亞伯拉罕、以撒、雅各和約瑟的記載,也見證 他們不是憑他們魂中的推理而活,乃憑他們靈裡的信心而活。

列祖的後裔以色列人偏離神的道路,但自從踰越節那天,神把他們從 埃及拯救出來之後,他們就受教導,不要照着他們屬世、天然的方式 而活。他們必須靠羊羔而活。他們必須宰殺羊羔,應用羊羔的血,並 吃羊羔的肉。他們也必須學習如何靠吃無酵餅而活。他們出埃及之 後,在曠野裡飄流,就受教導要靠屬天的嗎哪而活。他們的生活與屬 世、天然的生活完全不同。這意思是說,他們學習不在自己裡面活 着,乃在主裡活着。以色列人所藉以活着的踰越節羊羔、無酵餅、和 屬天的嗎哪,都是基督的預表。不僅如此,一切與帳幕有關的祭物, 並一切在帳幕裡的東西,也都是基督的預表。這給我們一幅完全的圖 書,指明在靈裡活着的路,也就是不憑自己,而憑主活着的路。

以色列人不能靠自己得救,他們甚至不能靠自己活着。他們必須靠踰越節羊羔的血得救,他們也必須靠踰越節的羊羔活着。在曠野裡,他們必須天天靠屬天的嗎哪活着。凡他們所倚靠而活着的,都是基督真實的預表。火柱和雲柱是基督的預表。有活水流出,解他們乾渴的磐

石,也是基督的預表。以色列人的首領摩西和約書亞,也是基督的預表。所有這些預表,表徵我們不該照着任何屬於我們的東西活着;我們必須憑基督而活。世人都已經被撒但霸佔並得着。根據舊約的圖畫,只有少數人,就是以色列人,乃是被神佔有並得着。他們學習不照着屬世的方式,乃照着屬天的方式生活、存留、行動、為人。這意思就是說,他們不憑自己活,乃憑主而活。

因此,我們看見一幅兩個調和的圖畫:第一是撒但在人魂裡的調和; 第二是神在人靈裡的調和。人類歷史中所發生的一切事,都是出於這 二者之一。神的心意是要將祂自己作到我們裡面,使祂能成為我們的 一切。但是撒但的目的是要將他自己作到人裡面,仿冒神與人的調 和。撒但並不注意我們所作的,或我們想要成就的。撒但的心意乃是 要攔阻我們與神接觸,攔阻我們與神調和。如果他能攔阻這件事,他 會容讓我們去作美好、宗教的事;他甚至會利用宗教的事,來攔阻我 們與神調和。

這可從以色列人的歷史得到證實。在他們早期的歷史,他們學習如何不憑自己,乃憑主作他們的一切而活。在摩西五經裡與他們有關的一切,都是基督的預表,這給我們看見,主成了他們的一切,使他們不憑自己活,乃憑主而活。但是後來,他們離開了主自己,而用摩西五經中的事物,作為法則和規條,從基督的預表和影兒裡,形成了一個宗教。他們被美善、宗教的事物所欺騙,被主自己以外的另一些事物所奪去。這就是我們所謂的猶太宗教。我們在舊約和新約裡,都能看見這猶太教。根據四福音的記載我們能看見,仇敵撒但是多麼利用猶太教來攔阻人接觸主並享受主。神的仇敵撒但將神所用來使人歸向祂自己的事物,形成了猶太宗教,作為代替品,在他們的經歷中頂替了神的具體化身基督。

當主耶穌來的時候,祂就是摩西五經裡一切預表的實際。摩西五經裡有許多項目,但在四福音裡有一個人是包羅萬有的。祂是神的羔羊、無酵餅、屬天的嗎哪、帳幕連同一切的祭物、以及一切事物。祂是包羅萬有的一位。當祂將自己擺在猶太人面前時,多數人不接受祂,因為猶太人被他們的宗教,甚至被舊約所打岔,偏離了祂。經學家和法利賽人常常用經書與主耶穌爭辯。神所賜的聖經是要使人歸向祂自己,但是甚至這些經書,也被神的仇敵用來攔阻人接觸主自己。猶太宗教家查考聖經尋求知識,卻不肯到主耶穌這裡來得生命。(約五39

~40。)這意思就是說,他們將自己聯于知識樹,花了許多時間查考、研究、學習聖經,卻不肯到主耶穌這生命樹前得生命。他們將自己聯于主自己之外的東西。

同樣的問題持續到使徒行傳。召會開始於一班接受基督,並以基督作他們生命的人。召會是這樣開始並形成的。然而,使徒行傳和接下來的各卷書信給我們看見,甚至在召會裡,在基督徒中間,撒但也能用所謂基督徒的事物,來攔阻、打岔人,使人偏離主自己。在主兒女中間的分裂,被仇敵用來破壞他們在基督裡的一。

分裂是出於兩類事物-教訓和恩賜。書信給我們看見,基督徒中間開始有了分裂,乃是由於教訓和恩賜。教訓和恩賜都是好的。如果不好,基督徒就不會接受。保羅在提摩太前書指出,不同的教訓乃是召會衰微、墮落、變質的種子和源頭。(一3~4,6~7,六3~5,20~21。)在哥林多的召會有分裂,主要是由於恩賜所引起。教訓和恩賜雖然美好,但我們必須看見,它們必須是為著基督。教訓不該是為著基督。教訓和恩賜必須只是傳輸基督的憑藉,其本身不該是目標。那狡猾者撒但進來,甚至利用美好的教訓和正確的恩賜,將人引誘離開基督。

最終,到聖經末了,啟示錄描繪世界系統與宗教的聯婚。世界文明被描述為一個丈夫,宗教被比喻為一個妓女。在啟示錄裡有一幅圖畫,給我們看見一個婦人,就是一個妓女,騎在獸上。(十七3。)獸代表產生各種制度和政治之人類一切發明的終極總結,而騎在那獸身上的婦人代表宗教。奧秘的大巴比倫乃是人類文明與宗教的攙雜。如果我們看不清楚這個異象,我們會很容易從生命的路上,被引誘到主自己之外的一些事物去。

撒但將他自己注射到人的魂裡,與人的魂調和。在人類歷史中,從這個調和裡產生出一切罪惡、邪惡的故事。我們必須看見,活在魂裡,而與宗教發生關係,是一件嚴重的事。甚至宗教也會被撒但利用。我們若從主得着清楚的異象,就會看見今天許多基督徒和基督徒的活動、宗教的運動、和基督徒的作為,都被神的仇敵利用,攔阻人來到預表基督的生命樹那裡。

#### 在我們的靈裡經歷基督作生命樹

在積極一面,新約裡還有另一條綫,就是神與人靈調和的綫。我們受 屬咐要在靈裡為人,在靈裡生活,在靈裡行事,在靈裡禱告。這不僅 僅是一種說法而已。當我們活在靈裡,我們就不愿自己活,乃憑主而活。當我們學習照着靈而行,我們就不照着世界的系統,乃照着屬天的方式而活。根據新約的記載,甚至教訓和恩賜本身也被歸類為知識 樹。與知識樹在一起的有知識、善、惡和死亡。這棵樹是複雜的。但 是生命樹沒有別的,只有一樣東西,就是生命,生命,生命。生命樹是很簡單的。聖經啟示生命是起首,生命是過程,生命是末了,生命 乃是一切。我們的好行為很可能與生命無關,而與善惡知識樹有關,並牽連在其中。

主不僅關切我們所作的,主更關切我們到底是在我們的魂裡,還是在我們的靈裡。所以主在四福音書中多次着重的告訴我們,我們必須否認魂,否認己。這是因為撒但與我們的魂,與我們的己調和。在馬太十六章,彼得自認為是在對主說好話,但主責備他,稱他作撒但。(22~23。)基督察覺到那不是彼得,乃是撒但要攔阻祂背十字架。之後主馬上說到否認己並喪失魂生命。(24~25。)這證明撒但與我們的魂是一,與我們的己是一。

惟有在我們靈裡對主的經歷,才能存到永遠。教訓不會存留,都要過去。我們主要的需要不是得着更多關於主的知識。我們今天所需要的,乃是接觸主。我們今天的需要不是得着恩賜,乃是得着主自己作我們的生命、糧食、飲水和空氣。我們必須對主有這樣完全、包羅萬有的認識。然後我們才會對主有正確、活的認識,這認識不是從字句來的,乃是從生命來的。我們若這樣經歷主,我們就會有正當的功用。正當的功用和正當的恩賜,乃是出自裡面的生命。

我們離開主之外的事物是好的。我們必須學習回到主自己面前。善惡知識樹的一切都是複雜的。善與惡混雜在一起,結果帶來死亡。我們惟一所需要的,乃是享受主作生命樹。我們必須學習如何享受並有分于這位活的主。我們必須學習如何在靈裡接觸祂,認識祂,並經歷祂作我們的生命和一切。

# 這兩棵樹的終極總結

一切積極的事物都是出於對生命樹的經歷,出於那作生命之基督與我們靈的調和。召會、國度、新耶路撒冷,和一切積極、屬靈、屬天的事物,都是出自神與我們靈的調和;也就是說,出自我們對生命樹的經歷。知識樹的終極總結乃是火湖,(啟二十10,14~15,)而生命樹的終極總結乃是一座水城一新耶路撒冷。(二一2。)這城的特徵是一道純淨之生命水的河,在河流中有生命樹。(二二1~2。)凡是人與知識樹,與撒但有關的事,都要進到火湖裡,而人與神,與生命樹有關的事,卻要進到活水的城裡。我們需要花時間,用這個觀點,就是靈的觀點,再次來讀新約。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

#### 第三章 約翰福音裡的生命樹

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:約翰福音一章四節,十四章六節,八章十二節,六章三十五 節,七章三十七至三十九節,四章十四節,二十章二十二節,十五章 五節。

我們已經看過,神造人之後,就將人放在生命樹跟前。神的心意是要人有分于生命樹;這生命樹表徵神在基督裡藉著聖靈,以食物的形態,作我們的生命。但是人沒有接觸生命樹,因為神的仇敵撒但進來引誘人離開生命樹,並欺騙人,叫人接受另一個源頭,就是知識樹。這棵知識樹不僅有惡,也有善。乃是這棵善惡知識樹帶進了死亡。人被引誘、試誘,有分于這棵知識樹,於是人就墮落了。

#### 在舊約裡對基督的享受

人墮落以後,神為人作的第一件事,乃是給人一個祭牲。亞當享受並有分于那個祭牲。(創三21。)亞伯跟隨亞當,也有分于那個祭牲。(四4。)挪亞築了一座壇,並且獻祭。(八20。)後來亞伯拉罕也跟隨同樣的腳蹤:他築壇並獻祭。(十二7~8。)以撒、(二六24~25、)雅各(三五1,7)也跟隨他們先祖的腳蹤,築壇並獻祭。以色列人對基督的享受,第一個主要方面乃是踰越節的羔羊。(出十二3~7。)從亞當到以色列人,神所揀選、選定的人,都享受同樣的祭牲。

從出埃及十二章,以色列人開始享受作基督預表的羔羊。基督自己是那獨一的祭牲,就是神的羔羊,除去世人之罪的。(約一29。)出埃及十二章裡的羔羊,有兩面的講究一外面救贖的血和裡面滋養的肉。血是羔羊救贖的一面,肉是羔羊滋養的一面。我們乃是藉著神的羔羊基督,再一次被帶回來享受基督作生命樹。以色列人獻上踰越節的羊羔為祭物時,也享受無酵餅和苦菜。(十二8。)然後他們享受日間的雲柱、夜間的火柱、(十三21~22、)屬天的嗎哪、(十六31、)和從裂開磐石流出的活水。(十七6。)最後,他們享受各樣的祭物、(利六8~七34、)祭司體系、(出四十13~15、)帳幕、(二五9、)和美地一切的豐富,(申八7~10,)最終他們極其豐滿的享受

基督作聖殿。(王上七51。)踰越節的羊羔、無酵餅、苦菜、屬天的嗎哪、活水、不同種類的祭物、美地豐富的出產,全都是生命樹不同的方面。要記住,整本舊約告訴我們一件事,就是神首先把祂自己當作生命樹擺在我們面前,使我們有分于祂作食物,並使我們享受祂作我們的生命和一切。人墮落後,神將羔羊給人,使人得蒙救贖,最終神成了人的殿。

# 基督作神的羔羊和殿

那作為生命樹的實際和舊約裡其他一切正面項目的三一神,有一天來 成為一個人。祂成了肉體。約翰福音告訴我們,太初有話,話就是 神,話成了肉體。(一1,14。)約翰一章二十九節又告訴我們,這一 位乃是神的羔羊。主在約翰二章啟示,祂乃是殿。(20~22。)

在詩篇二十三篇我們看見,我們先享受基督作活的草地,(2,)最後我們享受主作殿。作詩的人說, '我且要住在耶和華的殿中,直到永遠。'(6。)殿不僅僅是神的居所,也是我們這些尋求神之人的住處。主耶穌在約翰十五章告訴我們,我們必須住在祂裡面,祂就住在我們裡面。(4~5。)我們成了祂的住處,祂也成了我們的住處。這乃是一個相互的住處。祂是我們的住處,我們的居所,我們的殿。(啟二一22。)祂在約翰十四章告訴我們,在祂父的家裡,有許多住處。(2。)主是我們的住處,我們也是祂的住處。這個相互的住處,指明那是靈的主在我們的靈裡與我們調和。(林後三17。) '與主聯合的,便是與主成為一靈。'(林前六17。)神的靈與我們人的靈調和在一起成為一靈,而這調和乃是相互的住處。我們是主的住處,祂也是我們的住處;祂與我們調和在一起。

#### 子就是父

我們必須再讀約翰福音,找出主耶穌之於我們所是的一切項目。約翰告訴我們,那是神的話,成了一個有肉體的人—基督。這位基督是誰?這位基督乃是神成為肉體來作人。祂是完整的神和完全的人,就是神而人者。以賽亞九章六節說, '因有一嬰孩為我們而生,有一子賜給我們;政權必擔在祂的局頭上;祂的名稱為奇妙的策士、全能的神、永遠的父、和平的君。'基督是神成為肉體來作人,祂乃是那為我們而生的嬰孩,也是那賜給我們的子。約翰福音清楚的告訴我們,

基督乃是神的兒子,但以賽亞九章六節不僅告訴我們,有一嬰孩為我們而生,祂的名稱為全能的神。以賽亞九章六節也告訴我們,有一子賜給我們,祂的名稱為永遠的父。

在約翰十四章腓力求主耶穌將父顯給門徒看,他們就知足了。耶穌對腓力說, '腓力,我與你們同在這樣長久,你還不認識我麼?人看見了我,就是看見了父;你怎麼說,將父顯給我們看?我在父裡面,父在我裡面,你不信麼?'(9~10。)父在子裡面,子是父的彰顯。子不能與父分開。

由於受人類語言的限制,在描述神聖三一的奧秘時,我們可以說,子和父是神格中的兩位,但我們不能說祂們是分開的兩位。祂們乃是兩個人位在一個實際裡。你絕不能把子與父分開。你若沒有子,就沒有父。(約壹二23。)你若有子,連父也有了,因為父在子裡面,子是父的彰顯、具體化身和實際。所以主耶穌在約翰十章三十節說, '我與父原是一。'

## 主就是那靈

約翰十四章啟示子就是父,然後接着啟示子就是那靈。主告訴門徒, 祂要求父賜給他們另一位保惠師,而這位保惠師就是'實際的靈,乃 世人不能接受的,因為不見祂,也不認識祂;你們卻認識祂,因祂與 你們同住,且要在你們裡面'。(17。)主在十八節接著說,'我不 撇下你們為孤兒,我正往你們這裡來。'十七節的'祂',就是實際 的靈,到十八節成了'我',就是主自己。這是說,主復活後,成了 實際的靈。林前十五章四十五節論到復活的事,說,'末後的亞當成 了賜生命的靈,'證實這點。以賽亞九章六節是證明子就是父的一處 有力經節。有一子賜給我們,祂的名卻稱為永在的父。另一處證明子 就是靈的有力經節,是林後三章十七節,那裡說,'主就是那 靈。'亦節說,'那字句殺死人,那靈卻叫人活。'因此,主乃是叫 人活的那靈,也就是賜生命的靈。

在約翰二十章,主耶穌在復活後回到祂門徒那裡,向他們吹入一口氣,對他們說, '你們受聖靈。'(22。)主所吹入的那一口氣,就是聖靈。基督先是成為肉體,作三一神的具體表現,然後又成了傳輸三一神的那靈。藉著那靈,主將祂一切的所是傳輸到我們全人裡

面。'靈'字在原文裡是 pneuma ,紐瑪,也有風、氣息、空氣的意思。今天那靈就像我們所呼吸的空氣一樣。若沒有空氣,我們的生命只要幾分鐘就會結束。空氣是奇妙的。它極其廣大,卻非常便利。主耶穌之於我們,就像空氣一樣。祂向門徒吹入一口氣,並告訴他們要受聖靈。我們的基督不僅是救主、救贖主、在十字架上被宰殺釘死的羔羊,祂也是神在子裡,有父作祂的實際,和那靈作祂的傳輸。祂進到我們裡面作那靈,如同空氣一樣,極其廣大,又是非常便利、真實。這靈如同空氣,是三一神完滿的實際。

# 基督六個主要的項目,作我們的享受

我們要活着,就需要生命、光、食物、飲料、空氣、和安息的住處。主之於我們是這一切項目。在約翰福音裡,雖然還有許多其他關於基督的項目,但這些乃是六個主要的項目,作我們的享受。基督是我們的生命,(一4,十四6,)但要維持生命,就需要基督作我們的光、(一4,八12、)食物、(六35、)飲料、(七37~39,四14、)空氣(二十22)和住處。(十五5。)這一切項目都是基督作生命樹的不同方面。我們必須有深刻的印象,看見主是三一神的具體表現,實化為那靈作我們的一切。我盼望這個交通會擴大我們對主耶穌的領悟和異象。我多年前開始對主有很活的認識,但是當我還是個年輕的信徒時,我對主並沒有這樣完全的認識。我們都必須告訴主:'主阿,你是我的一切。'我們需要屬天的異象,看見主話語中所說基督一切不同的方面。

根據我們的經歷,當我們吸入主這新鮮空氣時,我們也享受祂作水。在這水裡我們有祂作食物,在這食物裡我們有祂作光。我們要學習吸入祂。你越吸入祂,你越得着祂如同露水滋潤你。在活水里長着生命樹作食物,同着這食物總是有光。水是在空氣裡,食物是在水裡,而光是同着食物的。你越吸入主,你就越得着滋潤。你越得着滋潤,你就越得着滋養。你越得着滋養,你就越得着光照。你就會在光中,並且充滿了光。我們必須這樣的享受主。當我們到主面前,與祂有個人的交通,我們就得着祂這位奇妙人位的許多方面,可以讓我們來讚美祂。

# 在我們的靈裡由神而生

約翰一章十二節說, '凡接受祂的,就是信入祂名的人,祂就賜他們權柄,成為神的兒女。'因為我們已經接受了基督,我們就'不是從血生的,不是從肉體的意思生的,也不是從人的意思生的,乃是從神生的'。(13。)凡接受基督的,就是從神生的。我們最初接受基督作生命樹時,我們就出生了,而與神建立了一種生命的關係。當我接受基督時,我只知道我是個罪人,蒙拯救免去永遠的沉淪。我不知道基督是我的生命,也不知道我與父神已建立了一種生命的關係。我們必須看見,當我們接受基督時,我們就由神而生,神也生在我們裡面。我們這些由神而生的人,已經與神有了生命的關係。

現在我們必須接着來找出,這個出生是在我們人的那一部分完成的。 我們是在我們的心思、身體、或心裡由神而生麼?有些人說,心和靈 是相同的。但聖經啟示,心和靈是兩個不同的實體。以西結三十六章 二十六至二十七節說,'我也要賜給你們新心,將新靈放在你們裡 面;又從你們的肉體中除掉石心,賜給你們肉心。我必將我的靈,放 在你們裡面…。'這兩節裡的新心與新靈是不同的,而這新靈不是神 的靈,因為主在二十七節說,'我的靈。'這些是三樣不同的東西— 新心、新靈、我的靈。你不能說心就是靈。我們需要一個新心,也需 要一個新靈。

主耶穌在約翰四章二十四節不是說,神是靈;敬拜祂的,必須在心裡敬拜祂。我們必須在靈裡敬拜神。三章六節說, "從肉體生的,就是肉體;從那靈生的,就是靈。"我們第二次的出生,也就是當我們接受基督時所得着的屬靈出生,乃是在我們的靈裡完成的。從那靈生的,意思就是從神生的。我們乃是在我們的靈裡得了重生、再生。在我們重生以前,我們在靈裡是死的。(弗二1。)當我們接受基督,呼求祂的名,基督作為那靈就如同空氣一樣進到我們裡面。

這位活的人位,這個屬靈的氣,是非常奇妙的。三一神所經過的一切過程,包括成為肉體、人性生活、釘死、復活和升天,都包括在這氣裡,連同着三一神一切的所是、所完成的、所達到的、所得着的。每當一個罪人向主敞開,說'主阿,我是個罪人。赦免我一切的罪,進到我裡面作我的生命'時,活的氣,生命之氣,聖靈,三一神成為肉體作人的實際,就進到這人裡面,使他死的靈活過來,並將三一神分賜到他的靈裡。如今三一神一切的所是都在這人裡面。願主將關於這位奇妙、包羅萬有之三一神住在我們靈裡的啟示,賜給我們眾人。

# 將我們自己向主敞開

約翰三章六節告訴我們,我們是在我們的靈裡從神生的。四章十四節說, '人若喝我所賜的水,就永遠不渴;我所賜的水,要在他裡面成為泉源…。'本節裡'在他裡面'這簡單的話是很重要的。這活水的泉源乃是基督,就是經過過程之三一神的具體化身,成了在我們靈裡的賜生命之靈。主這位活水泉,總是等候機會,要在我們裡面湧流。從你最初接受主之後,你可能還沒有從你全人的深處向祂敞開。若是如此,你的靈就變成基督的監獄,拘留所。基督可能被監禁在你裡面。你會感到乾渴,因為在你裡面的泉源是關閉的,是不流通的。

你若期望主從天上解你的乾渴,從上面滋潤你,那是錯的。你若要主解你的乾渴,滋潤你,就必須將自己向祂敞開。藉著你的敞開,內住的基督就會湧流,且要流出。(約七37~39上。)祂越湧流,就越滋潤你。你乃是從裡面,而不是從上面得着解渴。水井已經放在你裡面。水泉乃是在我們裡面,在我們的靈裡。這可由四章二十四節得着證實。主就是那靈,我們若要接觸祂,就必須在我們的靈裡接觸祂。這意思是說,我們必須學習敞開自己。我們要運用我們的靈,就必須敞開自己。

讚美主,生命樹已經栽種在我們裡面。我們所需要的,乃是釋放祂。我們必須學習如何釋放靈。這樣,我們就會享受祂作空氣、水、食物、光,並豐滿的享受祂作生命樹。這就是我們基督徒今天所需要的。我們不該把這話只當作是教訓。我們必須把我們所聽見的付諸實行,一直到主面前,知道祂之於我們是如此豐富,並且祂住在我們裡面。

我們必須操練敞開自己接觸主。這樣,我們就會知道,祂對我們是何等的實際、便利、新鮮、令人舒暢。我們這樣享受內住的基督作生命樹,不僅拯救我們,釋放我們,調整我們,規律我們,改正我們,也要變化我們。我們必須用生命的方式來認識基督作生命樹。我們需要用活的方式來認識這活的一位,使這位作我們內裡生命的內住基督,變化我們整個裡面的人。

## 第四章 神殿裡的肥甘

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:詩篇二十三篇六節,三十六篇八至九節,二十七篇四節,八十四篇三節,十節,九十篇一節,雅歌二章三節。

# 神的心意是要人享受祂作食物

從人受造的時候起,神首先以食物的形態,將祂自己當作生命樹放在人面前。當我們吃食物時,那食物就成了我們的一部分。這是神對我們的心意,就是要我們以祂為食物,好叫我們與祂調和,在宇宙中彰顯祂。聖經裡第一次題到的事,總是一個管制的原則,就是管制主與我們來往的原則。神與祂子民來往的基本原則,乃是要他們享受祂作食物,作生命的供應。

約翰福音告訴我們,有一天,這位在起初將祂自己擺在人面前作食物的神,成為肉體來作人。神以人的形狀再將自己擺在人面前作食物,作天上的生命之糧,(六35,57,)使人能夠有分于祂。在創世記二章,神在起初的時候,就以食物的形態,將祂自己當作生命樹擺在人面前。在約翰六章神成為肉體以後,也作了相同的事。祂將自己當作生命的糧擺在人面前,使人能夠有分于祂。主耶穌在約翰六章五十七節說,'那吃我的人,也要因我活着。'

在人有分于生命樹之前,撒但進來使人墮落了。人墮落之後,神仍然 將祂自己擺在人面前,但不是作為植物的生命,乃是作為動物的生 命。這是因為在墮落之後,流血是必須的。人墮落之後需要救贖,所 以在創世記三章,神為墮落的人預備了一隻羊羔。(21。)出埃及十 二章給我們看見,在這救贖的羊羔身上,仍然有吃的享受。羊羔所流 的血是為著救贖,但這羊羔的肉是為著給蒙救贖之人吃的。(8~ 9。)羊羔將我們帶回到生命樹那裡。如果人沒有墮落,植物的生命就 足夠給人享受。但在墮落之後,人不僅需要植物生命,就是滋養、生 產的生命,人也需要動物的生命,就是救贖的生命。動物的生命包括 流血為著救贖,這能將我們帶回到對滋養、生產之生命的享受。 約翰福音告訴我們,那除去世人之罪的羊羔,乃是基督自己,也就是神。(一1,29。)吃踰越節的羊羔時,也要吃無酵餅。餅表徵滋養。你蒙救贖之後,還必須吃主,得着主的滋養。以色列人吃無酵餅時,同時也要吃苦菜。踰越節的這些方面,都是給蒙主揀選之人享受。

到了曠野,以色列人繼續享受屬天的嗎哪、流自擊打磐石的活水,以及與帳幕有關各種不同的祭物。利未記給我們看見燔祭、素祭、平安祭、贖罪祭和贖愆祭。這些祭物都預表基督作我們享受的不同方面,其中除了燔祭之外,都是可以吃的。基督憑着並藉著祂的救贖,成了我們的享受。除了這些祭物之外,還有搖祭和舉祭。搖祭預表復活的基督。基督是在復活中的'搖動者'。舉祭預表升天的基督。祂是被高舉到宇宙最高處的一位。復活升天的基督,完完全全成為我們的享受。

# 對主完滿的享受

同着各樣祭物的還有帳幕,同着帳幕的還有祭司體系。最終,在舊約裡總結的一項乃是神的殿。許多人對神的殿沒有正確的觀念。我們以為神的殿是隻為著神的,只是神的居所而已。但我們必須看見,神的殿,神的家,不僅是為著神的,也是為著我們的。殿是神作我們享受最完滿的彰顯。神自己作為殿,成了我們的居所。這與約翰福音的記載相符合。主在約翰十五章告訴我們,要住在祂裡面;(5;)這指明祂是我們的居所。主耶穌在約翰十四章說,在祂父的家裡有許多住處,祂去是為我們預備地方。十四章和十五章都啟示我們是主的住處,主自己也是我們的住處。十五章四節上半說,'你們要住在我裡面,我也住在你們裡面。'主與我們彼此互相內住;這是一個相互的住處。

神的心意是要使祂自己在許多方面成為我們的享受,好叫祂能徹底的作到我們全人裡面,使我們完全與祂聯結,並與祂調和。舊約的預表、預像和影兒,描繪一幅清楚的圖畫,給我們看見,神的心意乃是要將祂自己擺在我們面前,作我們的享受。我們必須學習如何享受祂。我們需要享受祂作我們的生命、食物、飲料、光、空氣、居所和一切。詩篇九十篇一節說,'主阿,你世世代代作我們的居所。'主不僅是我們的生命、食物、飲料、光和空氣,祂也是我們的居所。我們必須住在祂裡面。我們在這許多方面對祂的享受,乃在於我們認識

主是生命樹。主的殿乃是生命樹最完滿的彰顯,也是對主之於我們所是最完滿的享受。

在詩篇二十三篇裡,經歷主的牧養有五個階段:青草地,(2,)義路,(3,)死蔭的幽谷,(4,)戰場,(5,)住在耶和華的殿中,直到永遠。(6。)第六節描寫對主完滿的享受: '我一生一世必有恩惠慈愛隨着我,我且要住在耶和華的殿中,直到永遠。'對主完滿的享受,乃是享受祂作居所。

在約翰福音裡,主耶穌首先啟示祂自己是帳幕,(一14,)然後啟示祂是殿。(二19~21。)主耶穌自己是耶和華的殿。住在耶和華的殿裡,意思就是享受主到最完滿的地步。詩篇二十三篇給我們看見,我們是在主牧養之下的羊,在許多方面享受祂作青草地、義路,最終享受祂作居所,就是神的殿。

#### 神殿裡的肥甘

詩篇三十六篇八節說, '他們必因你殿裡的肥甘得以飽足,你也必叫他們喝你樂河的水。'我們可能說我們因主滿足,但我們是否經歷過因神殿裡的肥甘,得以飽足?神殿裡的肥甘是什麼?神殿裡的肥甘乃是生命的源頭,就是主自己。生命的源頭是在神的殿裡。九節說, '因為在你那裡,有生命的源頭;在你的光中,我們必得見光。'在生命的源頭那裡有光。這完全與約翰一章四節相符合,那裡說, '生命在祂裡面,這生命就是人的光。'神殿裡的肥甘就是生命的源頭連同光的源頭。每當你享受主耶穌作生命,你就感覺蒙了光照。

在帳幕的聖所裡事奉的祭司,首先要到預表主作我們生命和生命供應的陳設餅桌子那裡。然後他要進到預表基督作生命之光(約八12)的 燈台那裡。當我們享受主作生命時,我們就享受生命的光,而感覺我們裡面有東西在照耀。你越享受主作生命,你越覺得被光充滿,裡面得了光照。從燈台那裡,祭司要進到香壇那裡燒香。這預表我們向主的禱告,如同甜美的香氣升到主那裡。這給我們看見,神殿裡的肥甘,來自對生命泉源和光之源頭的經歷。

每當你這樣經歷主作生命,作光,作你向神禱告中的馨香之氣時,你就立即覺得需要建造基督的身體,建造神的殿,建造團體的召會生

活。你越享受基督作生命,你就越羡慕、饑渴、渴望過召會生活;你越享受主,你就越覺得需要與別人交通。當你進到召會生活,進到神的殿,神的家中,神的家就要帶你回到對基督的許多經歷,而使這些經歷更豐富、更加強。那時,你就會因神殿裡的肥甘,得以飽足。你會看見,生命的泉源和光的源頭乃是在神的殿,就是神的家裡。如果你不在神的家裡,你還可能對生命的泉源和光的源頭有些預嘗,但這預嘗是要帶領你,促使你進到召會生活中。當你進到召會生活中,進到神的家中,你會說,'這個地方有生命的泉源和光的源頭。'你會真實的感覺到神殿裡的甜美和肥甘。

# 藉著留在神的殿中贖回光陰

大衛在詩篇二十七篇四節說, '有一件事,我曾求耶和華,我仍要尋求;就是一生一世住在耶和華的殿中,瞻仰祂的榮美,在祂的殿裡求問。'大衛只求一件事,就是一生一世住在耶和華的殿中。作詩的人在八十四篇十節說, '在你的院宇住一日,勝似在別處住千日;我寧願站在我神殿的門檻,也不願住在惡人的帳棚裡。'贖回光陰最好的路,就是留在耶和華的院宇中。在那裡一日,勝似在別處千日。有些人可能批評你,說你在浪費時間,但事實上你不是在浪費時間。你留在神的殿中享受主,乃是千倍的得着你的時間。

# 神性與人性的調和

在舊約裡先是有帳幕,然後有殿。在帳幕和殿裡,有兩種主要的材料 - 皂莢木和精金。木是用金子包裹,並用金子聯接、接合在一起。四 十八塊皂莢木作的豎板,形成帳幕的主要部分。這四十八塊豎板都是 用金子包裹。每塊板上有金環,用以聯接這些板。(出二六24。)此 外還有用包金之皂莢木作成的閂穿過豎板,把它們聯起來。(26~ 29。)皂莢木表徵人性,金錶征神性。神性與人性必須建造並調和在 一起成為一。因此,神的居所,神的殿,乃是神人二性的調和。

聖經頭一次題到神的家,是在創世記二十八章說到雅各的時候。雅各夢見一個梯子立在地上,有神的使者在梯子上,上去下來。(12。)雅各睡醒了,說, '這不是別的,乃是神的家,也是天的門。'(17。)十八節說, '雅各清早起來,把所枕的石頭立作柱子,澆油在上面。'雅各就給那地方起名叫伯特利,意思就是神的

家。(19。)石頭上面澆油就是伯特利,就是神的殿,神的家。我們都是石頭,神是油。因此,在這幅圖畫裡,我們再次看見神與人調和的原則。神的家,神的殿,乃是神性與人性的調和。

當神成為肉體時,神性就與人性調和在一起。耶穌,就是成為肉體的神,乃是神性與人性的調和;祂告訴我們,祂就是殿。(約二20~22。)藉著主的死與復活,這殿就擴大成為召會,就是基督的身體。(林前三16。)召會作神的殿,乃是神與人團體的調和。在帳幕裡不是只有一塊板,乃是有四十八塊包金的板。神與人的這個調和,乃是一個相互的住處,是神的居所,也是尋求祂之人的居所。尋求神的人是神的住處,神也是他們的住處。神與祂所揀選並救贖之人調和,為要產生相互的住處,這事藉著基督的死與復活,已經完成了。

#### 對基督的享受和經歷

今天宗教的系統把我們從對基督的享受中岔出去了。在宗教裡有敬拜神、事奉神的教訓、規則和儀式。在宗教裡也有一些教訓說到如何改正人的性格,如何改進人的行為。在今天的基督教裡,有許多的教訓和恩賜,但聖經中所啟示神的中心思想,大部分都被人遺漏,甚至誤失了;這是很可悲的事。神中心的思想,乃是神要成為我們的享受。我們必須有分于神並享受祂,不是僅僅對祂有一些客觀的知識,乃是在我們主觀的經歷中認識祂。我們必須來嘗嘗祂,正如大衛在詩篇三十四篇八節囑咐我們作的一樣:'你們要嘗嘗,便知道耶和華是美善的。'三十六篇告訴我們,我們需要因神殿裡的肥甘,得以飽足,而在祂的光中享受生命的泉源。這描繪出對主的享受和對主自己的經歷。只知道一些關於主客觀的知識,並學習一些關於主的道理和教訓,這是不夠的。我們必須經歷主並嘗嘗主。

雅歌中的尋求者說, '我的良人在男子中,如同蘋果樹在樹林中。我 歡歡喜喜的坐在他的蔭下,嘗他果子的滋味覺得甘甜。'(二3。)這 指明主對尋求祂的人是多麼的寶貴。祂如同蘋果樹,供給尋求祂的人 蔭涼和豐盛的果子。我們可以安息在祂的蔭下,並享受祂的果子,就 是祂一切的豐富,作我們的享受。蘋果樹不是給尋求者作科學研究, 乃是給尋求者安息在其蔭下,並享受其果子。我們必須這樣經歷並享 受主。 多年來我一直受教導、得幫助、甚至得加強,這樣的來享受主。這就是為什麼我們不該專注于道理、教訓和恩賜,乃該將我們全人專注在主自己身上。我們應當學習享受祂,接觸祂,吃祂,有分于祂。主說, '那吃我的人,也要因我活着。'(約六57。)我們必須學習以這樣經歷的方式,天天的嘗祂,以祂為滿足而認識祂。我們必須因祂殿裡的肥甘,得以飽足,被祂的甘甜所充滿、浸透。

# 我們享受主的結果

我們這樣的享受主,會叫我們對主的心願,就是祂的居所,產生極深的渴望。這樣的享受會激勵我們禱告: '主阿,帶我完全進入召會生活的經歷裡。保守我一生一世在你的院宇中,在你的殿裡。'對主的享受會帶你進到召會生活中,而召會生活會使你更多的享受祂作生命的泉源,和光的源頭。有些人問我們,我們是在那裡得着光。他們希奇我們研究了什麼書,從主的話中得着這些光。事實上,我們乃是在召會裡,從活的主自己得着這些光。在召會裡,聖經是一本敞開的書。召會是由帳幕所預表。在帳幕裡有陳設餅的桌子,那是生命的源頭,泉源;也有燈台,那是光的源頭。生命和光都在神的殿中,在召會,就是神的建造裡。在召會裡,這生命和光是取用不竭的。在神的殿中,這光甚至湧進來,就如作詩的人所說,'在你的光中,我們必得見光。'(詩三六9。)

享受生命樹的結果乃是帳幕,就是神的殿。我們若這樣活潑真實的享受祂作生命樹,我們就會有帳幕,就會在神的殿中。那時,我們就能說,我們因神殿裡的肥甘,得以飽足。我們要享受祂作生命的泉源,和光的源頭。我們只願意一生一世住在祂的殿中,並且完全領悟,在祂的院宇一日,勝似在別處千日。我們在神殿的祭壇那裡,好像麻雀找到了房屋,燕子為自己找到了抱雛之窩。(八四3。)召會生活要成為我們安息的地方,並成為照顧我們帶到主前之年幼者的窩。為著神殿裡的肥甘,我們感謝讚美主!

# 第五章 生命樹的果子

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:約翰福音六章三十五節,五十七節,六十三節,七章三十七節,八章十二節,九章五節,十一章二十五節,哥林多前書十五章四十五節。

#### 基督是生命樹和神的羔羊

整本聖經的頭一幅圖畫,乃是神將祂自己以食物的形態當作生命樹呈現給人,使人可以接受祂,吃祂,並得着祂作生命。在這之後,人墮落了。在人墮落之後,神立即給人預備了一隻羊羔。如果你用屬天的觀點來讀聖經,你會看見這只羊羔是誰。人墮落以後,神不僅為墮落的人預備一隻羊羔,也供應給人一隻羊羔。(創三21,四4。)亞當墮落了,但由於他享受羊羔作他的遮蓋,他的衣服,他就能仍然活着。亞伯、挪亞、亞伯拉罕、以撒、雅各、和他們的後裔以色列人,也享受羊羔。(四4,八20,十二7,二六25,三五7,出十二3~10。)

踰越節是以色列人一個新的開始。(出十二2。)他們的歷史開始於羊 羔。羊羔被宰殺,所流的血是為著救贖,(十二3,7,十三13, 15,)而羊羔的肉是給人吃的。(十二8~10。)在聖經裡,先有生命 樹,然後有羊羔。在約翰一章二十九節,施浸者約翰宣告基督是神的 羔羊。基督這神的羔羊乃是話,就是神成了肉體來成為人。(1, 14。)基督是完整的神,也是完全的人,就是神人。

在人受造後墮落之前,神將祂自己當作生命樹呈現給人。(創二9,16。)在人墮落之後,因為有了救贖的需要,神就將祂自己當作羔羊供應人。(三21,四4。)人墮落之前,只有生命樹;那時沒有救贖的必要,因為沒有罪的存在。人墮落之後,罪進來了;(羅五12;)因此就需要救贖。人墮落後,只有生命樹並不足以應付人的需要。人墮落後需要救贖;(來九22;)有了羔羊,就有了救贖。人墮落之前,神命定人只吃菜蔬,(創一29,)不可吃動物。在墮落並其發展之後,神改變了祂的定命,不僅給人菜蔬吃,也給人動物吃。(九3。)

生命樹與滋養有關,羔羊與救贖有關。但甚至羔羊也有一些是為著滋養的。主在約翰六章的話,是許多讀經的人難以明白的。那時甚至許多主的門徒因着主的話絆跌了。他們說, '這話甚難,誰能聽呢?'(六60下。)主說祂是生命的糧,(35,)祂的血是真正的飲料。(55。)物質的糧不可能有血。但主耶穌這生命的糧說, '我的肉是真正的食物,我的血是真正的飲料。'(55。)主耶穌作生命的糧,指明祂是生命樹的延續,使人得着滋養。血和肉這兩樣東西,指明基督是神的羔羊。(一29。)

人墮落後,如果基督不是羔羊,祂就絕不能成為糧。沒有救贖,祂就不能成為我們的滋養。救贖不是目標、目的,乃是達到目標的手續。 主耶穌為了救贖流血,使我們能吃祂的肉作我們的滋養。照樣,踰越節的羊羔被宰殺,羊羔的血被灑在門上;在這所灑之血的遮蓋下,以色列人在屋內得着安息,並享受羊羔的肉。(出十二3~11。)

#### 基督是神的殿

神先把祂自己擺出來作生命樹。然後在人墮落後,神將祂自己擺出來 作羔羊;藉著這羔羊,蒙祂救贖的人開始享受神。舊約聖徒繼續在許 多方面享受神,最終他們極其完滿的享受神作殿。到了舊約的末了, 殿乃是享受神的結果,也是對神最完滿的享受。

在新約裡,耶穌來了,祂就是神自己。約翰福音說,'太初有話…話就是神。'(一1。)這位神有一天成為肉體來作人,成了一個神人;祂乃是神的羔羊。(29。)在約翰二章,主耶穌這位神人告訴我們,祂乃是神的殿。(19~21。)祂的先鋒施浸者約翰宣告祂是神的羔羊;主耶穌自己宣告祂是殿。祂的先鋒告訴我們頭一個項目,耶穌自己告訴我們末了一個項目。在這兩個項目之間,約翰福音裡記載了許多關於基督的項目。

# 約翰福音裡基督作我們享受的各種項目

在約翰一章, 祂是那是神的話。(1。) 生命在祂裡面, 這生命就是人的光。(4。) 祂是被相信祂的人所接受的一位, 也是賜他們權柄作神兒女的一位。(12。) 祂是成為肉體來作人的一位, 就是那成為肉體的話, 豐豐滿滿的有恩典, 有實際。(14。) 祂是那位人所宣告並見

證之神的羔羊。(29。)最終,祂是天上的梯子,將地聯于天,並將 天帶到地。(51。)

在約翰二章,祂不僅是殿,(19,21,)祂也是酒。(10。)酒是真實的享受。在這段話裡,酒,就是葡萄的生命汁,象徵生命;而水象徵死亡。(創一2,6,出十四21,太三16上。)主變水為酒,意思就是主吞滅死亡,變死亡為生命。(約二9。)

在約翰三章也有基督的幾個項目,作我們的享受。第一,基督是銅蛇。摩西怎樣將銅蛇掛在桿子上舉起來,基督這位人子也照樣在十字架上被舉起來。神吩咐摩西舉起銅蛇,替以色列人受神的審判。凡望那銅蛇的就活了。在三章十四節,主耶穌把這預表應用到自己身上,表明祂成為肉體,乃是成為罪之肉體的樣式,(羅八3,)就是銅蛇的形狀,有蛇形而無蛇毒。基督成為罪之肉體的樣式,卻與肉體的罪無分無關。(林後五21,來四15。)在銅蛇之後,約翰三章給我們看見基督乃是新郎。(29。)

在約翰四章,不僅有活水,也有泉源。(14。)這泉源取代了雅各井,(6,)是永遠的泉源,屬天的泉源,在這泉源裡有活水。(11,14。)活水是這泉源的內容。在四章裡也有莊稼。(35。)在五章,主耶穌是任何一種宗教的頂替,取代。在本章裡,守律法的宗教,就是猶太宗教及其水池和天使,由主耶穌這位作萬有的頂替者所取代。他比天使更美。(來一4。)祂頂替了任何宗教的守律法。我們有了祂,就不需要宗教。

在約翰六章,基督是生命的糧。生命的糧包括羔羊和所流的血,以及給人吃的肉。(35,一29,六51與注2。)在七章,那靈是活水的江河。(38~39,38注2。)在八章,基督是那偉大的'我是'。本章最少題了三次'我是'這名稱:(一)'你們若不信我是,必要死在你們的罪中。'(24。)(二)'你們舉起人子以後,必知道我是。'(28。)(三)'還沒有亞伯拉罕,我就是。'(58。)'我是'指明基督是包羅萬有的。我們需要什麼,祂就是什麼。祂就像一張已經簽了名的空白支票。作為'我是',祂就是你所需要的一切。你若需要醫治,這位'我是'就是醫治。你若需要生命,這位'我是'就是生命。你若需要能力,這位'我是'就是能力。你若需要光,這位'我是'就是光。你需要什麼,祂就是。祂是那'我是那我

是',祂是那偉大的我是。(出三14。)這裡給我們看見,約翰福音是何等的豐富!

在九章,基督是世界的光。(5。)十章啟示基督是牧人(11,詩二三 1)和門。(約十2,9。)十章的這門,不僅是讓神的選民進入,也是 讓祂的子民出來。這不是給人進天堂的門,乃是給人從律法的捆綁出 來的門。我們都必須從這羊圈出來。誰是讓我們出來的門?基督是 門,不僅為著舊約時代神的選民,如摩西、大衛、以賽亞、耶利米、 以及其他的人,在基督來到之前,進入律法的看管;也為著神所揀選 的人,如彼得、約翰、雅各、保羅、以及其他的人,在基督來了以 後,從律法的圈裡出來。因此,主在這裡指明祂是門,不僅讓神的選 民進入,也讓神的選民出來。

基督不僅是門,也是草場。(9。)草場象徵基督是羊得喂養的地方。在冬天或夜晚,草場不能用時,羊必須留在圈中。等到草場能用了,羊就不再需要留在圈中。留在圈中是過渡且暫時的;在草場上享受豐富才是終極且永久的。基督來到以前,律法是看守人的地方,在律法之下是過渡的。現今基督既已來到,神所有的選民就必須從律法出來,進入祂裡面,享受祂作草場。(加三23~25,四3~5。)這該是終極且永久的。基督是我們的牧人,是讓我們離開律法之圈的門,也是我們離開這圈之後的草場,就是我們得喂養的地方。最後,主在約翰十章告訴我們,祂與父原是一,(30,)所以祂就是父。(十四9,賽九6。)

在約翰十一章,基督是復活。(25。)祂不僅是生命,祂也是復活。 復活是甚至受過死亡試驗的生命。在全宇宙中,除了神之外,最堅強 的東西就是死亡,但甚至死亡也不能拘禁復活的生命。基督是復活, 也是生命。

在十二章,基督是一粒麥子。(24。)一粒麥子若種在地裡死了,就 結出許多子粒來。祂的死將隱藏在祂裡面的生命(一4)釋放出來。十 三章說到主為門徒洗腳的意義。(5。)這就如同帳幕外院的洗濯盆, (出三十18~21,)洗去祭司屬地的玷污。約翰十三章的洗腳指明, 直到這一章,所有的東西還只是在外院,還不是在聖所或至聖所內。 直到十四章,在我們經歷了洗濯盆之後,我們才進到聖所裡。 在十四章,基督是父(9~11)和那靈。(16~18。)主耶穌是父的具體表現和彰顯;並且作為那靈,子得以啟示並實化。父是祂的豐滿;神格一切的豐滿,都有形有體的居住在祂裡面。(西二9。)父這豐滿和實際,居住在子裡面,如今子就是那靈。那靈乃是三一神的傳輸,如林後十三章十四節所啟示的: '願主耶穌基督的恩,神的愛,聖靈的交通,與你們眾人同在。' 聖靈的交通就是聖靈自己,作為主恩連同神愛的傳輸,給我們有分。

在約翰十五章,基督是宇宙的大葡萄樹。在十六章,有那靈(7,13~15)和新生的孩子。(21。)基督就是這新生的孩子,祂是從死人中復活的首生者,(西一18,)是所有新生之人的首生者。祂是神在復活裡所生的長子。(徒十三33,來一5,羅一4。)

主在約翰十七章為著神聖的一而有的禱告,乃是在新耶路撒冷才完全得着答應並實現。十七章二十三節說, '我在他們裡面,你在我裡面,使他們被成全成為一。'信徒需要在三一神裡被成全成為一,使他們得以完全。這個宇宙的建造,就是三一神與所有信徒的調和,乃是新耶路撒冷,也就是十七章之禱告的答應。在新耶路撒冷裡,所有的信徒要在三一神裡被成全成為一。在十八章,基督是受審判的真羔羊,是背負宇宙審判的一位。祂是真實的踰越節羔羊,在被治死之前受到四天的察驗。(見可十二37與注1,出十二3~6。)

在約翰十九章有十字架同着血和水;(17,34;)在二十章有生命之 氣。主耶穌向門徒吹入一口氣,說, '你們受聖靈。'(22。)在二 十一章有魚和小羊。不僅有魚,還有餅,是為給人吃的。(9,13。) 我們不必去打魚;主早已經有魚了。(5,9與注1。)我們得了飽足之 後,就必須顧到小羊。(15~17。)這些都是在約翰福音裡,基督作 神具體表現的種種項目,給我們享受。

# 對神享受的終極完成

整本聖經不是啟示別的,乃是啟示神,就是三一神,也就是父在子裡成為那靈。這樣一位奇妙的三一神,將祂自己給了我們,在許多項目上作我們的享受。這享受開始於羔羊,完滿的完成於殿。最終,這殿擴大成為一座城,就是新耶路撒冷,神自己就是這城的殿。(啟二一22。)在撒母耳記上裡,(一9,三3,)所羅門建殿之前,在示羅的

帳幕就稱為殿。因此,帳幕就是殿。新耶路撒冷城也稱為神的帳幕。 (啟二一3。)我們是給神居住的帳幕,而神是給我們居住的殿。這城 是神與蒙祂揀選並救贖之人的相互住處。新耶路撒冷是我們對三一神 享受的頂峰,我們在那裡要極完滿的享受神。

我們必須有屬天的異象,看見神是給我們享受的生命樹。在約翰福音裡基督所是的一切項目,都是生命樹的結果,流出。我們如果再讀聖經,找出神作我們享受的各方面各項目,聖經對我們就會成為一本新的書。聖經會成為一本生命的書,而不是一本知識的書。許多人認為聖經是一本知識的書,但我們必須改變我們對聖經的認識。聖經乃是一本生命的書。聖經啟示這位奇妙的三一神,在許多方面是我們的享受。

在新耶路撒冷裡仍有羔羊。(啟二二1。)羔羊是城的中心和城的殿。(二一22。)在新天新地裡,神的殿要擴大為一座城。我們再一次看見羔羊和殿。羔羊是燈,神在祂裡面是光。那是燈的羔羊憑着那是光的神照耀,用神的榮耀,就是神聖之光的彰顯,照亮全城。神在基督裡是光,作生命照耀出來,如同活水,就是那靈,湧流出來。在生命水河的兩邊有生命樹,(二二2,)是所有蒙救贖之人的滋養,生命的供應。父是這光的源頭,(約壹一5,啟二二5,)祂住在不能靠近的光中。(提前六16。)聖靈是由活水,生命水的流所表徵。(約一4,十五1。)因此,三一神是這宇宙建築的內容,由蒙祂救贖的人極其完滿的享受。創世記給我們看見生命樹的源頭,啟示錄給我們看見生命樹終極的完成。在這兩端之間有約翰福音。在聖經的這兩端所題到的主要項目,如羔羊、殿和生命樹,也在約翰福音裡被題及。(一29,二19,十五1。)

## 享受基督的路

最緊要的點,乃是我們必須享受這位奇妙者作這許多的項目。父神是在子裡,(約十四10~11,)子神就是那靈。(林後三17,林前十五45下。)我們必須看見,不僅神自己就是靈,(約四24,)並且神一切所是的,所達到的,所成就的,都已經作到那靈裡。在基督復活並升天之後,神完成了許多事;因此神有許多的成就。祂完成了創造、

成為肉體、人性生活、釘十字架、復活和升天。祂一切的所是、所有,祂一切所達到的、所完成的,都已經放在這一位靈裡。

如今祂是這位奇妙深奧的靈,被比喻為氣。(約二十22。)在約翰二十章,所有關於聖靈這保惠師的應許,都已經完成了,所以主耶穌來到門徒那裡,向他們吹入一口氣,對他們說,'你們受聖靈。'(22。)包羅萬有、深奧的聖靈,就像氣一樣。神所是的一切,神所完成的一切,並神所達到的一切,都在這靈裡,在這氣裡。那靈就像空氣一樣,是可應用的、極其便利的、親近的、寶貴的。祂既是空氣,所以羅馬十章十三節說,'凡呼求主名的,就必得救。'因此,不信的人若要接受基督,他們不必到天上去把基督領下來,(6,)也不必下到無底坑去領基督上來。(7。)原因是基督這位活的話,與他們相近,就在他們口裡,也在他們心裡。(8。)如果他們肯開口呼喊:'主耶穌,'基督這包羅萬有的氣,就要進到他們裡面。

根據約翰福音,在我們接受這位奇妙神聖之靈的時候,祂就進到我們人的靈裡。因此,林前六章十七節說, '與主聯合的,便是與主成為一靈;'羅馬八章十六節說, '那靈自己同我們的靈見證。'因為神是靈,(約四24,)並且祂如今在我們的靈裡,(提後四22,)所以我們必須在靈和真實裡敬拜祂。

基督在我們裡面乃是這麼多的項目!第一項是羔羊,就是救贖我們的那一位。末了一項是一座建築,就是殿,擴大成為一座城。然而,我們要經歷基督,秘訣乃在祂是我們裡面的那靈。約翰四章告訴我們,水的泉源是在那喝主所賜之水的人裡面。七章告訴我們,活水的江河要從信主耶穌之人的腹中流出來。(39。)許多活水的江河要從我們靈裡,就是從我們的最深處湧流出來。我曾以為主要使水流到我裡面,但主是在我們裡面成為泉源,而從我們裡面湧流出來,因為祂早已經在我們裡面。祂並不怎麼需要進來,但祂極其需要出來,流出來。祂為什麼流不出來?問題乃在你我身上。所以我們需要將自己向主敞開。

神的靈在我們裡面推動我們,加力給我們,加強我們,甚至攪動我們。藉著基督的救贖,憑着祂的血,我們得着洗淨並潔淨,適合祂的目的,使祂能住在我們裡面。祂如今住在我們靈裡。三一神一切的所

是,並祂一切所達到的、所完成的,都在我們的靈裡。我們現今必須 學習將自己向祂敞開,認識祂在我們裡面是一切。我們永遠不能盡享 祂在我們裡面的所是。祂是那偉大的我是。(約八24,28,58。)我 們需要什麼,祂就是什麼。

作丈夫的不必求說, '主阿,幫助我對待我親愛的妻子。我不知道怎樣對待她。'你只要學習向祂敞開,對祂說, '主阿,我只要將自己向你敞開。這裡我再次有機會將自己向你敞開。'有時候主很難使你從深處敞開。所以主給你一個合式的妻子,幫助你將自己向主敞開。 祂是那偉大的我是。祂是答案。祂要應付你的需要。你如果向祂敞開,你就會知道怎樣對待妻子,不是按着頭腦的知識,乃是照着裡面的生命。你從裡面會知道怎樣用合式、神聖、屬天的方式對待妻子,這樣的方式會使主在你裡面長大。

因為主在你裡面,所以你必須學習將自己向祂敞開。你什麼時候將自己向祂敞開,祂就要湧流出來。我們非常的攔阻主,甚至將祂監禁在裡面,而去注意主之外的事物。你可能禱告說, '主阿,求你管教我親愛的妻子,改變她的態度,告訴她是她錯了。'這樣的禱告是錯的。在主的主宰安排裡,一個人的妻子能幫助他將自己向主敞開。當你向主敞開時,活水的眾江河,如生命的河、愛的河、智慧的河、謙卑的河、憐憫的河、忍耐的河,就要從你裡面湧流出來,滋潤你和別人。這就是享受生命樹的結果。

創世記二章那裡有生命樹和一道河流。(9~10。)當我們真實的享受主作生命樹時,必定會有結果。有東西會從我們裡面湧流出來,將主的自己供應人。這個流會解人乾渴,喂養人,光照人,給人力量。這是我們活在地上,作耶穌見證的正確之路。這是主今日的需要。祂不需要一個有各種教訓、作法和恩賜的宗教;祂需要這生命的流從我們裡面湧流出來。我們必須知道祂的所是,並知道祂在那裡。祂是這樣一位奇妙、豐富、包羅萬有的靈;祂也在我們的靈裡。祂正在等候我們向祂敞開。不要信靠你自己,不要靠你自己的努力去奮力的作任何事。我們只有一個功課要學,就是將我們自己向主敞開。這樣,祂就會出來;祂就會在我們裡面成為泉源。結果我們就有活水的眾江河,從我們裡面一直的湧流出來。這就是享受神作包羅萬有之生命樹的流出和結果。

# 上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

#### 第六章 生命樹為著變化

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**: 利未記二章七至十節, 七章十四至十五節。

#### 我們需要用神聖的洞察力,對聖經有內在、活的領會

整本聖經六十六卷書乃是聖靈的啟示,(約十六13,)是人被聖靈推動,從神說出來的。(彼後一21。)整本聖經是受一位靈所感動,以確定的目的所寫成,為要給我們看見神的心願。要得着對整本聖經的洞察力,不是一件容易的事。馬太二十二章記載,有一天撒都該人來質問主關於復活的事。他們不相信有復活。主告訴他們,他們不明白聖經,也不曉得神的大能;(29;)祂這樣回答他們: '關於死人復活,神向你們所說的,你們沒有唸過麼?祂說, "我是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神。"神並不是死人的神,乃是活人的神。'(31~32。)

神既是活人的神,且稱為亞伯拉罕、以撒、雅各的神,因此,死了的亞伯拉罕、以撒、雅各必要復活。這是主耶穌解釋聖經的方法-不是單憑字句,乃是憑字句中所蘊涵的生命和大能。從亞伯拉罕、以撒、雅各的神這個神聖的名稱,主耶穌看見了復活的真理和事實。對聖經有這樣內在、活的領會,不是太容易。表面上,這個名稱看不出什麼,但在這樣的名稱裡有復活的真理,因為神不可能是死人的神。如果神是死了的亞伯拉罕的神,亞伯拉罕就必定要復活,因為神不是死人的神,乃是活人的神。

# 吃生命樹

主要帶領我們對聖經有內在、活的領會,好看見祂心裡所要的是什麼。神創造人之後,就把祂自己當作生命樹擺在人面前給人吃。神惟一要人作的一件事,就是從祂得喂養,有分于祂作生命樹。神要人將祂接受進來作生命,學習如何憑生命樹生活、存留。一個人不吃就不能生存。你可能有生命,但你如果不吃,你的生命就不能持久。神將祂自己當作生命樹擺在人面前,祂的心意是要人學習靠神而活,以神為他每日的供應,並作他全部的供應。我們大多數人每天吃三餐,作

我們的生命供應。我們是靠吃而生活、存留。神沒有吩咐人作別的, 只吩咐人吃。人必須小心注意自己的吃。如果他吃得對,他就是對 的。如果他吃得不對,他就是不對的。如果你所吃的,是出於生命的 東西,你就得着生命。如果你所吃的,是出於死的東西,你就得着 死。基督徒的生活不僅是行事、作工的問題,乃是吃神作生命樹的問 題。這一點主在約翰六章說得很清楚,在那裡祂說,祂是生命的糧, (35,)並且那吃祂的人,要因祂活着。(57。)

#### 神的羔羊

生命樹是神擺在人面前的第一個項目,但是人墮落以後,神就用祭牲的皮,為亞當和他妻子作了衣服,給他們穿上。這衣服完全遮蓋他們,表明神稱義他們。(創三21。)得稱義的意思,乃是以神的公義,就是以基督自己為遮蓋。為了要用羊皮作衣服,神可能當着亞當和夏娃的面宰殺羊羔。他們穿上皮衣,乃是根據祭牲的流血,因為作祭牲的羊羔成了犯罪之人的代替。在創世記二章人墮落以前,神把生命樹擺在人面前。在創世記三章人墮落之後,神把祭牲羊羔給人。創世記二章的生命樹,變成了創世記三章的羊羔。生命樹是基督,羔羊也是基督。這兩者乃是一。因着人的墮落,生命樹必須成為羊羔。

主耶穌在約翰六章告訴我們, 他是生命的糧。生命糧等於生命樹, 因為兩者都是植物生命, 菜蔬生命。但是在同章主耶穌說到吃祂這生命糧時, 祂也說, '我的肉是真正的食物, 我的血是真正的飲料。'(55。)就物質一面說,糧(餅)是沒有血的。但按照屬靈的實際說,生命糧是包括血的。這是因為生命糧若沒有血,就絕不能給我們吃。因着人的墮落,生命樹向我們封閉了,但因着羊羔救贖的血,如今又向我們開啟了。

人墮落後,羊羔是我們在舊約和新約裡對神享受的第一個項目。所有其他對主之享受的項目,都是接着並從這第一個項目出來的。甚至在永世裡,在新耶路撒冷裡,基督仍然是神永遠的羔羊。(啟二一22,二二1。)在啟示錄裡,羔羊是燈,在這燈內有神作光。(二一23。)凡神所是,作我們的分,給我們享受的,都在這是燈的羔羊裡。我們必須先享受祂作神的羔羊。神把生命樹擺在人面前之後,從創世記三章到出埃及十二章,都有神的羔羊作祂所揀選之人的享受。

#### 從外院轉到聖所的秘訣

現在我們必須往前,來看一些比享受基督作神羔羊更多、更豐富、更深、更高的東西。接着出埃及記之後,利未記給我們看見一切的祭物。一切的祭物都是基于兩樣東西:基于生命樹,就是植物生命,並基于羔羊,就是動物生命。一切的祭物都是由這兩種生命所組成。燔祭是出於動物生命,而素祭是出於植物生命。(二7~10。)動物生命是為著救贖,植物生命是為著生產,為著滋養。一切的祭物,就如贖罪祭、贖愆祭、燔祭、素祭和平安祭,都是在帳幕的外院享受的。這些祭物都是基督這獨一祭物的預表。在聖所裡有陳設餅的桌子和陳設餅,有燈台和光,也有金香壇和香。桌、台、壇都是基督,陳設餅、光、香也都是基督。一切的祭物都是基督,聖所裡的一切器具都是基督,與這些器具有關的一切東西也都是基督。

我們怎樣從經歷基督作一切的祭物,轉到經歷基督作聖所裡一切的器 具及其相關的東西?換句話說,我們怎樣從在外院對基督的經歷,轉 到在聖所對基督的經歷?轉的路乃在於吃。吃是秘訣。祭司在外院不 能先吃祭物。祭物被殺後要先獻給神。祭物的血預表基督救贖的一 面。我們蒙了救贖之後,就必須吃。轉捩點乃是吃。吃是把我們從外 院轉到聖所的秘訣。在外院裡,祭司先在基督作他們公義這方面,享 受一切的祭物。然後他們藉著吃,繼續享受這些祭物。(利七14~ 15。)我們蒙了救贖之後,還必須吃。吃祭物把我們引進聖所。我們 進到聖所裡,頭一項就是給我們吃的陳設餅。如果你不知道如何吃主 耶穌,你就只是一個在外院的基督徒。當你看見吃主的異象,並且開 始吃主的時候,這樣的吃就會把你從外院轉到聖所裡。

# 藉著吃,從埃及被帶出來

在出埃及十二章,以色列人享受踰越節羊羔的血灑,以滿足神公義的要求。然後他們受指示,要吃羊羔的肉。他們這樣吃,就得了力量,得着加力並供應,使他們能出埃及。他們吃羊羔,乃是為著從埃及遷移出去。吃把我們帶出埃及,就是外院,而進到曠野,就是聖所。在曠野裡,以色列人每天享受屬天的嗎哪;在聖所裡,祭司享受陳設餅。以色列人雖然在曠野飄流,但他們乃是憑屬天的食物而活。

# 在父的家中吃肥牛犢

主耶穌在路加十五章講了一個慈愛的父和浪子的比喻。浪子回家後,父親就把上好的袍子給他穿上,把戒指戴在他手上,把鞋穿在他腳上。(22。)父親跑去迎接迴轉的罪人,在家門外給他穿上衣服。浪子在穿上袍子之前原是討飯的,不配進到父的家中。到了這時,這個兒子得了父親的稱許,也穿得合式了,但他肚子還是餓的。因此,父親吩咐僕人把那肥牛犢牽來宰了,給這回家的兒子吃。(23。)然後他們就在父的家中吃肥牛犢。袍子是基督照着神公義的要求,作我們的義給我們穿上,使我們在神眼中得稱為義。(耶二三6,林前一30,腓三9。)肥牛犢表徵豐富的基督(弗三8)在十字架上被殺,作信徒的享受。

許多基督徒寶貴基督是他們的義這個事實,但他們忽略了吃基督作他們裡面的享受。神用路德馬丁恢復基督作我們的義,使我們因信稱義的這個真理。但是吃基督作我們的享受,還必須在神兒女中間完全得着恢復。神的定旨得以完成,主要的是在於吃基督。基督是我們外面、客觀的義,使我們能在裡面主觀的吃祂。

兒子吃了肥牛犢而得飽足之後,就能作一些使父親喜悅的事。我們所作的事不僅僅是出於公義,更是出於吃。在路加十五章,如果父親只給兒子穿得整齊,然後叫兒子為他作事,兒子是不會有力量的。兒子雖然穿得很好看,裡外也洗得乾乾淨淨,但他卻饑腸轆轆。他沒有動力,沒有能力,沒有力量,也沒有飽足。但是當我們被帶到桌前,吃基督作我們的筵席之後,我們就會非常有活力,等候父親的吩咐。我們會有力量、動力和生命的供應,來完成父親的意願。

我們看重主救贖客觀的一面,就是我們藉著祂的寶血得稱義。但我們蒙救贖、得稱義,是為使我們能吃基督、享受基督。浪子的父親在門外給他穿得整齊,好叫他能進來吃筵席,在那裡可以吃喝快樂。我們都必須是吃主、享受主的人。我們雖然藉著主的救贖得救了,但我們吃主有多少?在我們的經歷中,我們是在父家的門外呢,還是在門內吃基督,享受祂一切的豐富?你可能在門外,穿著上好的袍子,手上戴着戒指,腳上穿著鞋子,但是你裡面如何?你是飽足稱心,還是饑腸轆轆?我們都必須吃主,被祂充滿。當我們吃祂,我們就享受祂作生命樹。基督是神的羔羊,使我們因信得稱義,好叫我們被帶回來,享受主作生命樹。

# 吃基督,得以變化為寶貴的材料,為著神的建造

我們吃基督、享受基督,我們就被變化。在外院沒有精金,只有銅和銀。銅表徵審判,銀表徵神的救贖。救贖是出於神的神聖審判。外院的柱子和柱座是銅的,但柱頂,就是柱的頂冠,是包着銀子的,鈎子和連接的桿子是銀作的。(出二七11,三八19。)這指明基督的救贖是出於神公義的審判。基督是在十字架上受神審判的一位,我們得救贖乃是出於祂。四十八塊幕板的卯座,也是銀作的。這四十八塊幕板,是皂莢木包金作成的。

在帳幕裡面,一切器具都是金作的,或是包金的。這表徵藉著吃基督、得基督的喂養,神的性情(金)就作到我們裡面。藉著吃祂,我們就與神調和,而這調和就變化我們。我們若要更多的享受基督,就必須學習如何吃祂,如何得祂喂養。這是一個真實的轉捩點。我們若知道如何吃祂,如何得祂喂養,就會被變化為寶貴的材料,好建造成為神的殿,(林前三12,)成為主的家;在這家中,我們更多且更豐富的享受主。當我們吃主,並被祂變化,我們就享受祂殿裡的肥甘。我們要完完全全的享受祂。

我們必須有異象,看見整本聖經向我們陳明一幅圖畫,顯示神乃是生命樹,好作我們的食物。這就是為什麼在聖經的開始和末了都題到生命樹。(創二9,啟二二2,14。)在聖經這首尾兩端之間,有許多消極的故事,說到主的子民受打岔、被阻撓、被攔阻,而沒有享受神作生命樹。聖經裡一切積極的故事都給我們看見,神的選民在不同方面享受神作生命樹。因為人的墮落,生命樹改變形狀,成為羔羊。如今我們必須享受祂作救贖的羔羊。我們享受祂救贖的一面之後,就必須立即享受祂作滋養、加力的羔羊。我們必須學習用這種吃的方式來享受主。吃主會把我們從外院轉到聖所。我們藉著吃祂,就被變化成為寶貴的材料,與別人同被建造,為著神的建造。(彼前二5。)然後就會有一個家,一個殿,使神得着安息,並且在這殿裡,我們要極其完滿的享受主。這樣,神的定旨就得以完成。最後,這個家,這個殿,要擴大為一座城,就是神永遠心意的終極完成。神的心意乃是藉著吃祂才得以實現的。我們都必須學習如何吃主,如何得祂的喂養。

主耶穌成了賜生命的靈。(林前十五45下。)祂是那賜人生命的靈。 (林後三6,約六63。)我們能藉著在靈裡得祂喂養,而得着這生命。 我們必須學習操練我們的靈接觸主。這就是為什麼使徒保羅快要離世時,在提後四章二十二節說,'願主與你的靈同在。'主耶穌是賜生命的靈,與我們的靈同在。我們必須學習操練我們的靈來吃祂、從祂得着喂養。我們若藉著吃祂而享受祂,這會把我們從主的殿外面轉到裡面,並且把我們從一塊塊的泥土變化為寶石,適合為著神的建造。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

# 第七章 末後的亞當如何成為我們裡面的生命樹

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經:**哥林多前書十五章四十五節,約翰福音十四章一至六節,十節,十六至二十節,二十三節,二十章二十二節。

林前十五章四十五節說, '經上也是這樣記着: "首先的人亞當成了活的魂;" 末後的亞當成了賜生命的靈。'在這一節裡,有兩件重要的事。第一,基督這位末後的亞當成了靈。第二,基督不僅成了靈,也成了賜生命、分賜生命的靈。祂成了靈,目的是要將生命賜給我們。

林前十五章四十五節沒有特別的說神的兒子基督,或耶穌成了賜生命的靈,乃是說末後的亞當成了這樣一位靈。頭一個亞當是人類的開始;末後的亞當是人類的終結。末後的亞當意思是末後的人。在他以後,就不再有亞當了。

#### 基督如何成了賜生命的靈

我們現在要問,基督怎樣成了靈。這人如何成了賜生命的靈,其解明是在約翰福音。約翰福音開始於話。太初有話,話就是神。(一1。)生命在祂裡面。(4。)在祂裡面的這生命,怎能成為我們的生命?生命在祂裡面,但這生命並不在我們裡面。那是神的話成了肉體;祂成了一個人,(14,)而這位神人乃是末後的亞當。

在約翰所寫的福音書裡,從一章到十四章,有許多關於基督的項目。 十四章是這卷福音的轉捩點。十三章還是在外院。在這一章裡,主洗 門徒的腳,這事指向帳幕外院裡為著洗滌潔淨的洗濯盆。從十四章 起,我們就從外院轉到聖所裡面,並且從這一章直到十七章,具有聖 所和至聖所的帳幕就建立起來了。主在十四至十六章啟示,祂如何成 了賜生命的靈,而這條路記載于十八至二十章。這條路乃是死而復活 的路。藉著死而復活,這人就成了賜生命的靈。

在約翰二十章,這人在死與復活之後,以靈的形態回到祂的門徒那裡,向他們吹入一口氣,說, '你們受聖靈。'(22。)聖靈就是那

賜人生命的靈。(林後三6。)生命隨着這靈進到我們裡面;有了生命,我們就有光;有了光,我們就得着這位神人所是的一切豐富。在約翰福音裡,基督一切的項目,乃是這位神人之豐富的不同方面,而這一切豐富如今都在這賜生命的靈裡。基督一切豐富的總和等於生命。你有了生命,你就享受基督作門,作牧人,以及許多其他的項目。甚至約翰十三章的洗腳,也不只是外面的事,乃是裡面的事。你若不知道怎樣得着主這生命的喂養,就不能享受生命的洗滌。當你享受祂,以祂作生命而得喂養,你就得着滋養,同時你也覺得洗滌。滋養會洗滌、洗淨你。當你從主耶穌得喂養、吃祂、以祂為筵席時,你就得着滋養,同時你也得着滋潤、光照、潔淨、加強並安慰。這生命的豐富乃是隨着賜生命之靈的。

約翰這卷書開始於話,結束于那靈。話就是神,經過了成為肉體、人性生活及其苦楚、釘十字架、以及復活的種種過程。在復活裡,這位奇妙的神人成了賜生命的靈。基督所是的一切項目,連同祂一切的過程,都濃縮、包含在這賜生命的靈裡。你可能知道基督是神的兒子,也知道祂是神的羔羊,為你的罪死在十字架上,並知道祂是救主。但你是否對祂有活的認識,知道祂是賜生命的靈?

約翰這卷書結束于二十章末了,主將祂自己,就是聖靈,吹到門徒裡面。二十一章是約翰福音的'附言'。當我們寫完一封信後,我們可能還有話要說,為要強調一件事。約翰二十一章是這卷福音的'附言',證明並證實這賜生命的靈不僅是與門徒同在,也在門徒裡面。無論他們在那裡,賜生命的靈也在那裡。甚至當他們跌倒退後的時候,祂仍然在那裡。無論你作什麼,祂總是與你同在。如果你去電影院,祂也同你去,但祂並不快樂。在二十一章,當門徒回到海上,顧到他們的生計時,主一直都與他們同在。當彼得告訴別的弟兄們,他要去打魚時,他們都跟着他回到他們的老行業。他們打了整夜的魚,卻沒有打着什麼,但是甚至在沒有魚的岸上,主也能給他們魚。無論主在那裡,祂都會顧到我們的需要。我們必須學習與祂是一的這個功課。二十一章證明並證實,這位奇妙者如今乃是在蒙救贖的人裡面。祂就是生命之靈,一直與他們同在。約翰結束的話是在二十章,但他的'附言'並沒有結束。今天我們仍然有約翰福音的'附言'。

我們必須花一些時間來看十四至十七章裡的轉捩點。十四章一至二節上半說, '你們心裡不要受攪擾,你們當信入神,也當信入我。在我

父的家裡,有許多住處。'二節裡的'許多住處',與二十三節裡的'住處',原文同字。主耶穌在二十三節說,祂要同父到信徒那裡,同他安排住處。在原文裡,'住處'是動詞'住'的名詞形態。主在二至三節繼續說,'我去是為你們預備地方。我若去為你們預備了地方,就再來接你們到我那裡,我在那裡,叫你們也在那裡。'主說,'我若去…就再來。'這意思是說,主的去就是祂的來。然後祂繼續說,祂要接信徒到祂那裡,祂在那裡,叫他們也在那裡。在十四章,主在那裡?十節說,'我在父裡面,父在我裡面,你不信麼?'主是在父裡面,祂的心願乃是要祂的信徒也在祂所在的地方。祂是在父裡面,他們也要在父裡面。彼得、約翰、雅各、安得烈原來不是在父裡面,但主是在父裡面。他們是罪人,在父裡面沒有地方給他們。所以主必須去(藉著死與復活),在父裡面為他們預備地方。祂的心願乃是要把他們帶到父裡面。

主在二十節告訴門徒: '到那日〔就是復活之日〕,你們就知道我在我父裡面,你們在我裡面,我也在你們裡面。'在復活那日,門徒要在主裡面,並在主所在的父裡面。主藉著死與復活往父那裡去, (28,)實際上乃是祂來到門徒裡面。(18。)祂來的第一步是藉著成為肉體。第二步是經過死與復活,使祂得以變化形像,從肉體變化為那靈,好進入並居住在祂的門徒裡面,如十七至二十節所啟示的。祂去實際上就是祂來。

四至六節說, '我往那裡去,你們知道那條路。多馬對祂說,主阿,我們不知道你往那裡去,怎能知道那條路?耶穌說,我就是道路、實際、生命;若不藉著我,沒有人能到父那裡去。'那條路是一個人,那地方也是一個人。許多信徒解釋這幾節說,若不藉著基督,沒有人能到天堂那裡去。但是這裡真實的意義乃是,若不藉著基督,沒有人能到父那裡去。除非藉著基督,沒有人能與父有真實的聯結。

十六至二十節說, '我要求父, 祂必賜給你們另一位保惠師, 叫祂永遠與你們同在, 就是實際的靈, 乃世人不能接受的, 因為不見祂, 也不認識祂; 你們卻認識祂, 因祂與你們同住, 且要在你們裡面。我不撇下你們為孤兒, 我正往你們這裡來。還有不多的時候, 世人不再看見我, 你們卻看見我, 因為我活着, 你們也要活着。到那日, 你們就知道我在我父裡面, 你們在我裡面, 我也在你們裡面。'十七節的'祂'是指實際的靈,到十八節成了'我', 就是主自己。這是

說,主在復活後,成了實際的靈。林前十五章四十五節證實這一點; 這節在論到復活這件事時說, '末後的亞當成了賜生命的靈。'約翰 十四章二十節的'那日',應當是主復活之日。(二十19。)主應當 是在祂復活之後,才活在祂的門徒裡面,並且門徒也憑祂活着,如加 拉太二章二十節所題的。

約翰十四章二十三節說, '人若愛我,就必遵守我的話,我父也必愛他,並且我們要到他那裡去,同他安排住處。'主在十五章四節說, '你們要住在我裡面,我也住在你們裡面。'在十四章是住處,在十五章是住。因為住處已經預備好了,所以就可以住。在十四章二十三節的住處,乃是在十四章二節所題的許多住處之一。最終,這住處要成為一個相互的住處,給三一神住在信徒裡面,也給信徒住在祂裡面。

約翰這卷書啟示我們,我們是有罪的,(十六8~9,)十二章三十一節題到這世界的王,這世代的王,神的仇敵魔鬼撒但。我們人類是有罪的,是在這霸佔者撒但的手下。我們既有罪和撒但的問題,怎能與父神聯結?我們怎能進到父裡面,父又怎能進到我們裡面?主耶穌來把我們帶到父裡面,並把父帶到我們裡面。祂來了,是要叫我們得生命,並且得的更豐盛。(十10。)但我們既是有罪的,且在撒但手下,這事怎能完成?首先,羔羊必須為我們的罪被殺受死。(一29。)羔羊必須被掛在十字架上流血,好對付我們的罪。並且當祂在十字架上被舉起,撒但要受審判,並被趕出去。(十二31~32。)藉著死,祂解決了罪和撒但的問題,因此就預備好道路,使我們能進到父裡面,在父裡面得着一個地方。祂去是要藉著流血救贖我們脫離罪,洗去我們一切的罪,並藉著廢掉祂的仇敵撒但,釋放我們脫離撒但霸佔的手,而為我們在父裡面預備地方。

主去天上,不是去為我們預備一座天堂,使我們有一天死了能到那裡去。這種想法與整卷約翰福音並不相符。主來了,是要將神帶到人裡面,使祂能把人帶到神裡面。但是我們有罪、撒但和世界的問題。這些消極的東西把我們從神隔開,並攔阻神進到我們裡面。這一切問題,都因着主包羅萬有的死,得以解決並對付。藉著祂被釘十字架,罪、世界、撒但都被除去。主藉著死預備了道路,並且預備了地方,叫祂在那裡,我們也在那裡。祂是在父裡面,藉著祂的死與復活,我們也得以在父裡面。祂要去為我們在父裡面預備地方。

在積極一面,主來是要將祂自己當作生命分賜到我們裡面。為此,祂上十字架,作為一粒麥子。(約十二24。)一粒麥子藉著死與復活,將生命分賜到別的子粒裡。當一粒麥子落到地裡死了,就長出來,並且將裡面的生命分賜到許多子粒裡面。藉著死與復活,在這一粒麥子裡的生命,成了許多子粒的生命。主乃是這樣將祂自己分賜到我們裡面。我們因着有祂在我們裡面,就與祂成為一。祂在父裡面,我們藉著死與復活也在父裡面。祂藉著包羅萬有的死並祂奇妙的復活,已將祂自己帶到我們裡面,也將我們帶到祂和父裡面。所以祂說,"到那日,你們就知道我在我父裡面,你們在我裡面,我也在你們裡面。"藉著祂的死與復活,祂成了我們的住處,我們也成了祂的住處。我們在祂裡面,所以祂是我們的住處;祂也在我們裡面,所以我們是祂的住處。藉著祂的死與復活,許多住處就預備好了。所有這些住處加起來,就等於父的家。

在約翰福音裡, '父的家'是用在二章十六節和十四章二節。在二章,父的家是神的殿;在十四章也是一樣。說父的家是指天堂,不是照着聖經的啟示。父的家是神的建造,神的殿,就是所有住處的總和,也就是一切得着重生之人的總和。在父的家裡,有許多住處。父的家事實上就是相互的住處,也就是三一神與蒙祂揀選、得救贖並重生之人的調和。我們是父、子、靈的許多住處,父、子、靈是我們的住處。這是約翰福音裡所啟示的相互居所。我們已經被帶到三一神裡面,三一神也已經借調和的方式作到我們裡面。主耶穌去是為了要經過死與復活,好將我們帶到父裡面,並將父帶到我們裡面,因而完成三一神與人的宇宙調和。這個調和就是父的家。

主耶穌藉著那靈並在那靈裡,將父帶到我們裡面。約翰十四至十六章 給我們看見,末後的人,末後的亞當,藉著死與復活,成了賜生命的 靈。因此,在主復活的那天晚上,祂來到門徒那裡,不是在肉體的形 態裡,乃是在靈的形態裡。祂在復活裡乃是那靈。

# 那靈是包羅萬有的藥劑

那靈乃是包羅萬有的藥劑。這靈裡面有基督的救贖、釋放的生命和得勝的復活。在這包羅萬有的藥劑裡,有潔淨人的元素,洗除我們一切的罪,洗除世界,甚至洗除撒但。為著對付消極的一面,潔淨人、救贖人的元素是在這靈裡面。在積極一面,分賜生命的元素、滋養人的

元素、供應人的元素也在這靈裡面。一個人什麼時候向主耶穌敞開,接受祂作救主,這靈立刻就進到他裡面,帶著救贖的能力和分賜的能力,救贖他脫離一切消極的東西,並將一切積極的東西分賜到他裡面。

# 接枝到基督裡面好享受基督

我們藉著這靈得脫離一切消極的事物,我們在這靈裡也得以接枝到基督裡面,成為約翰十五章所啟示之葡萄樹的枝子。基督自己是葡萄樹,我們信徒是這葡萄樹的許多枝子。我們已經被這包羅萬有的靈接枝到基督裡面。當我們信入救主耶穌時,這個包羅萬有的靈就進到我們裡面,在消極一面拯救我們脫離一切消極的事物,在積極一面將我們接枝到基督裡面,使我們成為基督的枝子。

這賜生命的靈就是基督自己,祂是那是神的話,祂是神的兒子,祂也是三一神的實際,祂就在我們裡面。我們必須學習吃祂,從祂得喂養,也要學習住在祂裡面。一章十二至十三節告訴我們,我們必須接受祂,而信祂就是接受祂。這卷書也告訴我們,我們必須喝祂,(四14,七37,)我們也必須吃祂。(六57。)不僅如此,約翰也告訴我們,我們必須住在祂裡面。(十五4。)在約翰福音裡的次序是接受祂,喝祂,吃祂,並住在祂裡面。我們要住在祂裡面,首先必須接受祂,然後必須學習如何喝祂,從祂得喂養。藉著喝祂,並從祂得喂養,我們就能住在祂裡面。

我們都必須看見生命樹的實際。神的心意是要將祂自己當作生命樹給我們。我們不僅吃這樹,我們也住在這樹裡。我們不僅把這樹的一部分接受到我們裡面,我們也成了這樹的一部分。我們藉著喝主並從祂得着喂養,我們就成了祂的一部分;我們成了這葡萄樹的一部分。枝子吸收樹的生命汁液,乃是真正的喝。枝子吸收樹的生命汁液,就是喝樹、吃樹。枝子吸收樹的一切所是並所有,也住在樹裡面,在樹裡面生存。枝子沒有樹,就不能作什麼,甚至不能生活、生存。枝子乃是在樹裡面才能生存。

我們在其中得以生存的這樹乃是三一神。那是話的神成了肉體、受死、復活、並變化形像成為賜生命的靈。今天這位經過過程的三一神乃是賜生命的靈。何等奇妙的事實,今天竟然有這樣一個賜生命的

靈!三一神經過了許多過程,成了包羅萬有的藥劑,對我們每一個人是如此的便利。這個宇宙,永遠的賜生命之靈乃是主基督,祂正等待人來接受。凡接受祂的,祂就賜他們權柄,成為神的兒子。我們如今所需要的,就是學習如何飲于祂,從祂得喂養,然後還必須住在祂裡面。我們必須看見,我們是祂的枝子。我們必須從祂得喂養,吸取祂對我們的一切所是。我們若住在祂裡面,吸取祂一切的所是,我們就會經歷祂裡面那殺死的元素。這包羅萬有的藥劑裡含有殺菌的元素,能對付我們的肉體、己、撒但和世界。

你越努力治死自己,算自己是死的,你就越是活的。倪桥聲弟兄曾告訴我們,一個人能用許多方式自殺,但沒有人能用釘十字架的方式自殺。釘十字架需要別人把你釘在其上;你不能把自己釘在十字架上。忘掉治死你自己。你只要從祂得喂養,並住在祂裡面。你越吸取基督這生命樹的生命汁液,你就越感覺到你裡面殺死的元素。

三一神是我們的生命樹,並且因着祂的成為肉體並祂的死與復活,我們得以分享這生命樹。祂藉著成為肉體,將神帶到人裡面,並且藉著祂的死與復活,將人帶到神裡面。並且祂藉著死與復活,成了一個靈;祂變化形像,從肉體變化為那靈,就是賜生命的靈。這賜生命的靈將神帶到我們裡面,也將我們帶到神裡面。祂將我們接枝到基督這宇宙的樹裡面,使我們成為這樹的許多枝子。如今我們必須享受祂一切的所是。藉著我們住在祂裡面並享受祂,召會就會出現,作三一神真實的彰顯。因着我們對生命樹的享受和經歷,神永遠的定旨就得以完成。我們認識這生命樹,並以這樣活的方式經歷這生命樹,這是何等的重要!

#### 第八章 身體、軍隊、與神的居所如何產生

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**: 啟示錄二章七節,十七節,三章二十節,以西結書一章一節, 二十七節,三十七章一至十二節,十四節,二十六至二十八節,四十 七章一至十二節,四十八章三十至三十五節。

#### 吃的重要

在啟示錄裡,主寫給眾召會末了的七封書信中,有三封書信說到吃的事,作為給得勝者的賞賜。首先題到的是吃生命樹,然後題到吃嗎哪。在第一封信中,主說到吃生命樹,(二7,)而生命樹是在創世記神聖啟示一開始時就題到的。在第三封書信中,主說到吃隱藏的嗎哪。(啟二17。)出埃及十六章第一次啟示嗎哪。在最後一封書信中,主總結說,祂站在門外叩門。凡願意開門讓主進來的,祂要與那人一同坐席。(啟三20。)這七封書信的開始和結束,都說到吃的事。

我們從聖經清楚的看見,吃會變化我們。甚至我們日常吃食物,也能看見這事。一個人如果三天不吃東西,就會軟弱蒼白。然而他一旦吃幾頓好飯,他的面容就改變了。他會面容放光而不蒼白,強壯而不軟弱。我們乃是因着吃而變化。如果你一天過一天吃牛肉,你就開始有牛味。你所以有牛的味道,是因為你吃了很多牛。吃會使人變化。

我們先前已經看過,吃是轉捩點,把我們從帳幕的外院轉到聖所裡面。在帳幕外院的祭壇那裡,有一切的祭物。藉著這些祭物,我們得以享受基督的救贖。祭司享受了祭物救贖的一面之後,必須吃大部分的祭物。吃是開始於外院的祭物。

祭司吃了祭物,就轉到帳幕裡面。在帳幕的聖所裡有陳設餅的桌子。 祭司要在聖所裡吃陳設餅。(利二四5~9。)根據帳幕裡面所題東西 的次序,第一個題到的是在北面的陳設餅,而在南面的是燈台。(出 二六35。)我們在陳設餅那裡所享受的生命,結果帶來燈台的光。吃 餅就是享受生命,這生命乃是人的光,(約一4,)也就是生命的光。 (八12。) 其次,在帳幕裡還有香壇。基督的甜美是隨着光照而有的。

在外院裡,頭一件事是救贖,也就是藉著血因信得稱義。根據藉著救贖而得的稱義,你就有資格享受吃一切的祭物,就是基督不同的方面。因着基督的救贖,你就有資格並且有立場,享受基督作你的分。你必須吃祂。因此,吃是在外院裡最後的一項,卻是在聖所裡的第一項。祭司在陳設餅的桌子那裡繼續吃。

在至聖所裡,在約櫃裡面第一樣東西乃是隱藏的嗎哪。在約櫃裡也有 光照人的律法,與燈台相配;又有亞倫發芽開花的杖,表徵我們經歷 復活裡的基督,使我們蒙神悅納,這與香壇的馨香相配。(來九3~ 4。)無論在聖所或在至聖所裡,吃乃是我們追求主的主要項目。

吃把我們變化成為寶石,為著神的建造。帳幕有包金的木板,豎立在銀卯座上。(出二六15~25,29~30。)這就是說,根據那由銀卯座所預表之基督的救贖,我們藉著吃基督,就得以變化,包着那是金的神聖性情。根據基督的救贖,我們吃基督,就會有神聖的東西作到我們裡面,並作到我們身上。最終,就會有一個帳幕,是用金和木調和在一起建造起來的。這個調和是藉著吃來完成的。木表徵我們,金錶征神。神怎能成為我們的一部分?我們怎能有神的性情?神的性情怎能包着我們?這一切都是藉著吃祂而有的。

吃關係到三件事。第一,吃的意思就是把一些東西接受到我們裡面。 第二,我們若不吃,就不能生存。我雖然有生命,但我還需要吃,好 維持這生命。第三,我所接受進來的,就是我所憑以活着的;而我所 接受進來的,就被我消化,成了我的構成成分,我的元素。我所吃 的,成了我的一部分。主在約翰六章告訴我們,祂是生命的糧, (35,)那吃祂的人,就要因祂活着。(57。)

整本聖經向我們啟示一件中心的事,就是神的心意是要將祂自己作到我們裡面。林前六章十七節說, '但與主聯合的,便是與主成為一靈。'神的心意是要使祂自己與我們成為一。這件事太希奇了。沒有一個人會想到宇宙中竟然發生這樣一件事,就是創造者全能的神竟然要使祂自己與我們成為一。神要與我們成為一,只有一條路。神祇能藉著吃的方式,將祂自己作到我們裡面,與我們成為一。神造人之

後,立即將祂自己當作生命樹擺在人面前。神作生命樹是為著給人吃。不僅創世記二章,啟示錄二章也告訴我們,要吃生命樹。

生命樹就是三一神一父具體化身在子裡,子實化為那靈。生命樹乃是 具體化身並實化的三一神。父是源頭,而這源頭一切的豐滿,乃是住 在子裡面。子是這源頭的具體化身,子又實化為那靈。那靈帶著源頭 一切的豐滿,進到我們裡面,使我們享受祂,並接受祂作食物。這就 是整本聖經的中心思想。聖經開始於生命樹,也結束于生命樹。我們 所接受到裡面的,就是我們所憑以活着的。我們所接受到裡面的,就 被我們消化,成了我們的構成成分,我們的元素。我們所接受到裡面 的,與我們成為一,並且成了我們。我們必須學習以三一神為喂養, 並且整日享受祂。藉著這樣的吃,就有了帳幕。

在帳幕之後乃是殿,那也是吃的結果。舊約從撒母耳記上到歷代志下這六卷書,給了我們建造聖殿的完整記載。你若仔細的讀這幾卷書,你會看見殿乃是享受迦南美地一切出產的結果。迦南美地預表包羅萬有、復活、升天的基督。以西結書給我們看見,美地中間的部分被獻給神作舉祭,(四八8~12,)預表基督復活並被高舉,升到諸天之上。迦南地是一塊高地,高於海平面,表徵復活、升天的基督。神將我們帶進這地,把我們擺在基督裡。我們如今是在這塊地上生活。我們如今是在基督裡生活、行事為人,甚至在基督身上經營。我們一天過一天在這美地上,就是在基督身上經營。這樣,我們就有基督的出產,不僅私下與神一同享受,也公開並團體與神一同享受,將美地出產的富餘獻給神。預表召會的殿乃是藉此而得建造的。殿是享受美地一切出產的結果,預表召會是如何藉著我們享受基督而產生的。

基督是一塊高地。在創世記一章,基督是由第三日從死水裡復起的地所預表。(9,13。)在第三日,地從水裡出來;這地就是復活的基督。我們在祂裡面生活,在祂裡面行事為人,在祂身上經營,然後我們也享受祂。我們享受生命一切的豐富,享受生命不同的方面。在創世記一章,生命許多不同的方面,都是從這高地出來;這給我們看見,生命一切的豐富,乃是出自于復活、升天的基督。我們只需要在祂身上勞苦,並且享受祂。這樣享受基督的結果,就是召會的建造。

法利賽人和撒都該人學了舊約客觀的教訓,但他們卻是策劃將主釘在十字架上的人。主告訴熱中猶太宗教的人,他們查考聖經,卻不肯到

他這裡得生命。(約五39~40。)查考聖經尋求知識是一回事,來到主前接觸祂得生命是另一回事。祭司和經學家知道關於基督出生的事,但他們無心尋求基督,不像那些從東方來的星象家。(太二1~12。)有學問的外邦星象家,不知道聖經上關於基督要生在何處的事,然而他們卻到了新生的王那裡。

基督徒的生活不僅僅是一件知識的事,更是一件吃的事。不要只把召會的聚會當作學校。你必須把召會的聚會當作餐館。你到聚會去不要只是學習,乃是要吃,要從主得喂養。人到餐館不是去學習如何讀菜單。我們每次去餐館,不是為著菜單。我們只要去作一件事,就是吃。我們應當學習吃主。知識是叫人自高自大,惟有生命裡的愛能建造人。(林前八1。)我們必須學習如何享受主。嚴格的說,聖經不只是給我們學習的,更是給我們吃的。人活着不是單靠食物,乃是靠神口裡所出的一切話。(太四4。)神口裡所出的話,不僅是知識或教訓,更是我們的食物。

聖經中一切的教訓,都是為著基督的。菜單的目的是為著吃。你不該把菜單當作吃的本身。我們必須離開打岔人的知識和教訓,回到這一件事-享受活的主作賜生命的靈。學習對付祂,並受祂對付。學習接觸祂。學習停留在祂那裡。學習在祂身上經營。這樣,神的定旨就會完成。神的心願就會達到。神的心願是要得着一個殿,一個居所,就是一個宇宙的建造,給神安息;藉著我們吃主,使主將祂自己與我們調和,這個心願就能實現。主進到我們裡面,並與我們調和的惟一之路,乃是藉著吃祂。

我們必須守住聖經首次題起任何事的原則。人受造之後,所題及神與人之間關係的第一件事,乃是人的吃。聖經裡的第一幅圖畫給我們看見,神將祂自己以食物的形態,擺在人面前,並且給我們看見,人必須學習如何吃祂,如何將祂接受進來,如何憑祂活着,如何消化祂,好得着祂作人的組成成分。神藉著吃這件事,就能達到祂的願望,完成祂的定旨。

# 主作審判的火、吹入的空氣、和湧流的水

在舊約以西結書裡,也有關於要來聖殿的預言。以西結書有三大章-第一章、三十七章、和四十七章。在第一章有火。(4,27。)在三十

七章有空氣,或風、氣息、靈。(9,14。)在四十七章有水。(1~12。)這些是以西結書的三大章,而以西結這卷書的內容,乃是在於這三樣東西:火、氣、水,也就是主神自己。我們的神是烈火,我們的神是空氣,我們的神也是水。

以西結書的頭一部分啟示給我們看見,神如何是火,藉著焚燒來審判。神是焚燒的火,燒去一切與祂神聖性情不合的東西。在焚燒之後,神就來吹氣。焚燒之後,乃是吹氣。烈火之後,乃是空氣。空氣、氣息,乃是神的靈。氣進到在烈火審判之下死枯的骸骨裡,點活他們,使他們活過來,並賜給他們所需要的一切,把他們組成一個身體。吹到這些死枯骸骨裡的氣(原文為ruach,路阿克),就是神自己的靈。(三七5,6,14。)身體是來自空氣,來自氣息,來自賜生命的靈。

死枯的骸骨活過來之後,成了三個東西:身體、(三七7~8、)軍隊 (10)和居所。(26~28。)身體是為神而活,軍隊是為神爭戰,居 所是為給神安息。所有死枯的骸骨都被組成為一個活的身體,而這活的身體成了一支爭戰的軍隊。最終,這支爭戰的軍隊成了神的安息之所。當我們能與神同活,併為神爭戰時,我們就能成為神安息之所。殿,神的家,乃是來自于享受主作生命,作賜生命的靈。當我們享受主作呼吸的成分,我們就會活過來,我們會長大,我們也會被建造。我們原來可能是許多塊骸骨,但如今我們能被建造成為身體,形成一支軍隊,並成為神的居所,給神在其中安息。這個建造,這個殿,這個神的家,乃是出自享受神作我們的生命。

許多基督徒對主的事漠不關心,他們是屬世的,甚至是犯罪的,退後遠離主的。然而,在主的兒女中間,有一些尋求主的人,他們被主復興,對主有某種程度的經歷。但他們有許多人受到打岔,完全注意于研究主的話,只是為著得到更多的知識。教訓和知識不能使以西結三十七章的枯骨活過來。枯骨需要教訓或字句的話麼?不!它們需要空氣;它們需要吹氣;它們需要氣息。誰是空氣?神是空氣;祂是路阿克,是紐瑪。我們所需要的,乃是這位賜生命的神,這位賜生命的靈。

火審判、銷毀並焚燒;但空氣使人活,使人重生,給人力量,加強 人,使人豐富,並建造人。以西結書中的建築建立起來之後,就有水 從這建築流出來滋潤別人。在四十七章的水流出之前,到處都是荒漠,只有死亡和枯幹。但是從神殿流出的這活水的流,叫每一部分都得着滋潤。(8~9。)死被吞滅,生命被供應到這些死亡、枯幹的地方。以西結書啟示火的審判,氣的點活、賜人生命,以及水的供應。原則上,我們今天仍然有這三步。我們首先必須受審判,被主這火焚燒。然後主這氣要吹在我們身上。藉著這吹氣,我們就被點活,得重生,我們也要長大並被建造。當建築建立起來之後,活水就要流出,滋潤我們。以西結書實際的內容乃是主作審判的火,焚燒並銷毀;主作吹入的空氣,重生、加強並建造;以及主作湧流的水,將祂自己供應到枯幹之地。惟有藉著我們吃主,這一切才有可能發生。

#### 吃主與主調和,為著建造召會

以西結最後一章有一座四方的城,城的每邊有三個門。(四八30~35。)三乘四等於十二。三是指三一神,四是指受造之物,就如四活物。在神的建造裡,有三這個數字。神的第一個建造是挪亞方舟。挪亞的方舟有三層,表徵父神、子神和靈神。神的建造總是有三這個數字,因為有三一神在那裡。三加四的意思是人加上神。在啟示錄一開始,有七個召會;七是三加四。但是在新耶路撒冷裡,完成的數字乃是十二,表徵神自己與人相乘,也就是神與人調和。相加變成了相乘。因此,以西結書的結果乃是十二這個數字,就是三一神與受造之人的調和。在啟示錄末了,有同樣的東西一一座四方的城,城的每邊有三個門,表徵三一神與人調和。惟有藉著我們的吃,這樣的調和才能實現。我們有些人吃了許多美國鷄蛋,所以這些鷄蛋就與我們調和。我們必須學習吃主,好與主調和。

這就是為什麼在啟示錄裡,在主耶穌給眾召會最後的七封書信中,清楚的告訴我們,祂要將生命樹賜給凡得勝的人吃;這生命樹就是三一神自己,作我們的享受。祂也應許要給得勝者吃隱藏的嗎哪。當召會變得屬世,甚至與世界聯婚,如在別迦摩的召會一樣時,主就要將隱藏的嗎哪(隱密的嗎哪),就是主自己,賜給得勝者。最後,在這七封書信裡,主耶穌告訴我們,我們若有耳聽見祂聲音並開門,祂就要進來,不是要教導我們,乃是要與我們一同坐席,與我們同吃,使我們能享受祂,祂也能享受我們。

召會生活乃是享受生命樹、隱藏的嗎哪、和神聖的筵席。我們與主一同坐席,並且讓主與我們一同坐席。從這樣的吃,這樣的調和,神殿的建造就要實現。這就是召會生活的路。召會生活不是由組織的力量、教訓、甚至恩賜所產生,乃是由吃主作生命樹、隱藏的嗎哪和筵席所產生。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

#### 第九章 基督打開通往生命樹的道路

#### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:創世記三章二十二至二十四節,希伯來書四章十二節,十四至十六節,十章十九至二十節。

# 神榮耀、公義、聖別的要求,因着基督的死得以滿足

創世記三章二十二至二十四節說, "耶和華神說,那人已經與我們相似,知道善惡;現在恐怕他伸手又摘生命樹的果子吃,就永遠活着。耶和華神便打發他出伊甸園去,耕種他所自出之土。於是把那人趕出去了;又在伊甸園的東邊,安設基路伯和四面轉動發火焰的劍,把守生命樹的道路。"基路伯表徵神的榮耀。(來九5。)神榮耀的要求把通往生命樹的道路向墮落的人封閉了。劍表徵受神公義的審判。我們必須履行神的公義;否則,我們就要落在神的審判之下。火表徵神的聖別。神的榮耀、公義、聖別的要求,使墮落的人不能到生命樹那裡。除非這些要求完全得着答應,通往生命樹的道路就絕不可能向墮落的人開啟。

希伯來四章十四至十六節說, '所以,我們既有一位經過了諸天,尊大的大祭司,就是神的兒子耶穌,便當堅守所承認的。因我們並非有一位不能同情我們軟弱的大祭司,祂乃是在各方面受過試誘,與我們一樣,只是沒有罪。所以我們只管坦然無懼的來到施恩的寶座前,為要受憐憫,得恩典,作應時的幫助。'在這三節經文裡,首先,我們看見升到諸天之上的大祭司基督。其次,這位升天的基督,能同情我們的軟弱。雖然祂是在諸天之上,而我們是在地上,但祂能被我們軟弱的感覺所摸着。第三,十六節吩咐我們,要來到施恩的寶座前。十四節告訴我們,那在施恩寶座上的基督,乃是在諸天之上。那麼我們怎能來到諸天之上的施恩寶座前?我們在解決這個問題之前,可以先讀十二至十三節: '因為神的話是活的,是有功效的,比一切兩刃的劍更鋒利,能以刺入、甚至剖開魂與靈,骨節與骨髓,連心中的思念和主意都能辨明。並且被造的,沒有一個在祂面前不是顯明的,反而萬有在我們必須向祂交賬的主眼前,都是赤露敞開的。'十章十九至二十節說, '弟兄們,我們既因耶穌的血,得以坦然進入至聖所,是

藉著祂給我們開創了一條又新又活的路,從幔子經過,這幔子就是祂的肉體。'這兩節告訴我們,我們能坦然無懼的進入至聖所。施恩的寶座等於至聖所裡的施恩座。(出二五17,21。)因此,來到施恩的寶座前,就是進入至聖所。我們是憑耶穌的血,藉著又新又活的路,進入至聖所。

我們已經看過,生命樹一點不差就是神在祂的三一里將自己擺在我們面前。但是由於人類的墮落,人有了罪,通往生命樹的道路就封閉起來。人虧缺了神的榮耀,(羅三23,)也在神公義的定罪之下,而且與神的聖別相違背。神的願望仍然是要人享受祂作生命樹,但是神的榮耀、公義、聖別使人不能接近生命樹。沒有一個墮落的人能通過這三樣東西一基路伯、殺戮的劍和火焰。人如果要吃生命樹,就必須答應神榮耀、公義、聖別的要求。

一面,人墮落的光景、人的罪,必須解決,必須除掉。另一面,神榮耀、公義、聖別的一切要求,人必須履行,否則就無法吃生命樹。生命樹在那裡?生命樹乃是在至聖所裡。一個有罪的人怎能通過外院,進到聖所,並經過裡面的幔子,進到至聖所來吃生命樹?在外院祭壇上,祭物對付了人墮落有罪的光景。祭壇預表基督的十字架。在十字架上,不僅罪受到對付,幔子也裂開了。(來十20。)這是在帳幕內的第二層幔子,(九3,)預表基督的肉體。當基督的肉體釘十字架時,這幔子就裂開了,(太二七51,)因此為我們這些與神(由生命樹所表徵)隔絕的人,(創三22~24,)開了一條路,可以進入至聖所接觸祂,並接受祂作生命樹,給我們享受。基督這永遠的、包羅萬有的祭物,死在十字架上,也就是在祭壇上;祂應付了神榮耀、公義、聖別的一切要求。基督藉著祂的死,為我們開了一條路,叫我們可以吃神這生命樹。所以基督在約翰十四章告訴我們,祂必須去為我們預備地方。

約翰福音告訴我們,話(就是神)成了肉體,(一14,)這一位乃是基督,彌賽亞,(41,)祂是生命、(十四6、)亮光、(八12、)食物、(六35、)飲料、(七37~38、)空氣、(二十22、)牧人、(十11、)門、(1、)以及許多其他的項目。基督怎能成為我們的這許多項目?我們裡面有罪,外面犯罪。基督若要將祂自己作這許多的項目分賜給我們,祂就必須解決罪和犯罪的問題。神的榮耀、公義和

聖別,不允許祂將自己分賜到這樣有罪的人裡面。因此,基督必須藉 著死在十字架上,來應付神榮耀、公義、聖別的要求。

# 神人向着我們如何是便利的

現在我們要來看,這位神人向着我們如何是便利的。我們可以用一家人吃西瓜為例來說明。父母不會讓孩子用臟手吃西瓜。孩子吃西瓜以前,必須先洗手。然後西瓜必須切成片。當孩子吃西瓜片時,西瓜片就成了容易消化的西瓜汁。一面,孩子是乾淨的;另一面,西瓜汁便于讓孩子消化。三一神以類似的方式,已經經過了過程。為使西瓜能進到孩子裡面,那個步驟是先要有西瓜,然後切成片,最後成為西瓜汁。父可比喻作整個西瓜,子可比喻作西瓜片,靈可比喻作西瓜汁。父不僅是父,也是子。子不僅是子,也是靈。換句話說,這西瓜是可以吃的西瓜片,也是在我們裡面的西瓜汁。西瓜給人吃了以後,就看不見了。西瓜原來是在桌上,但給人吃了以後,就在全家人的裡面。父是在子裡,子就是如同西瓜汁的靈。事實上,靈比西瓜汁更為便利,因為靈就是氣。(氣的希臘文為pneuma,紐瑪;希伯來文為nuach,路阿克。)紐瑪和路阿克這兩個字,都可譯為空氣、氣息、風和靈。基督這位神人,在復活裡成了賜生命的靈。這個大西瓜成了令人舒暢的西瓜汁。

# 學習運用我們的靈接觸並享受基督

基督藉著祂的死,除去了一切消極的事物,就如我們的罪性和我們的罪行。祂用祂的寶血潔淨了我們,並且祂在復活裡成了賜生命的靈。祂改變形狀成為賜生命的靈。現今我們已經預備好,祂也是便利的。我們一切所需要的,乃是享受祂。孩子的手已經洗乾淨了,西瓜汁也是便利的,如果孩子不吃,只是聽西瓜,或看西瓜,那是多麼的愚蠢。我們許多人向着主就是這樣。在我們基督徒的一生中,我們一直在聽、學、看、讀並研究,就是沒有吃。我們一直是餓着肚子的,但我們卻不覺得餓。如果我們很需要食物,卻不覺得餓,這就表示我們生病了。主責備在老底嘉的召會,因為他們說他們富足,實際上卻是貧窮的。(啟三17。)他們雖然貧窮,但他們沒有感覺,不覺得自己是貧窮的。他們自以為是富足的。他們自以為凡事都知道。他們有了一切的道理,但他們沒有目標。他們沒有主與他們一同坐席。願主憐憫我們,救我們脫離道理、教訓,使我們不偏離對基督的享受。

我們都必須學習運用正確的器官,來吃喝主,把主接受進來。這正確的器官就是我們的靈。我們奇妙的主,生命樹,成為肉體的話,神人,藉著死鋪好了路,也預備好地方。祂藉著死,除去了一切消極的事物,使我們得着潔淨。祂在復活裡,也成了賜生命的靈。我們若要接觸這靈,就必須運用我們的靈。'神是靈;敬拜祂的,必須在靈···裡敬拜。'(約四24。)我們不該只運用我們的心思去明白、學習、研究,而應當運用我們的靈接觸祂,喝祂並吃祂。因着祂的血,我們的良心已被洗淨,我們的靈也得着潔淨,沒有任何的定罪。我們有平安來接觸祂。我們越從靈裡向主敞開,就越有平安,覺得祂與我們是一。我們能接觸裡面這位賜生命的靈,並且享受主。

所以希伯來四章十二節告訴我們,靈必須與魂分開。魂實在是個問題。希伯來書的背景,與猶太宗教徒岔離人對基督的享受有關。他們可能告訴一個希伯來信徒: '我們是列祖的後裔,我們的列祖從神得了律法。我們必須信耶穌,但我們不該丟棄律法。' 這種道理上的爭辯,會使希伯來的信徒糊塗。保羅寫希伯來書,是要告訴這些基督徒,我們必須與活的基督發生關係,享受這位活的基督,不要去搞宗教。我們不需要宗教,我們所需要的乃是一個活的人位,就是基督作生命樹。如果我們要搞宗教,我們需要魂,需要心思。如果我們要面對一位活的人位,就是基督,賜生命的靈,我們就必須學習如何運用我們的靈。我們的靈必須與我們麻煩、受欺騙的魂分開。我們必須分辨我們的靈與這個受欺騙、麻煩的魂。我們必須學習運用我們的靈接觸並享受基督,就是那賜生命的靈。

一面,基督是在諸天之上;另一面,祂是在我們的靈裡。對復活升天的基督來說,沒有時間和空間的問題。祂昨日、今日、直到永遠,都是一樣。(來十三8。)祂就像空氣一樣。對空氣來說,沒有空間和時間的問題。基督如同空氣,是無所不在的。祂是屬天的,不是屬地的;祂是屬靈的,不是屬肉體的。我們必須學習如何操練我們的靈,接觸這屬天、屬靈的基督;祂也就是賜生命的靈。對我們來說,我們有昨日、今日、明日的問題。我們可能告訴別人,不要在半夜來看我們。但是主絕不會告訴我們,不要在半夜接觸祂。祂隨時都是便利的。

空氣與食物不同。我們是在一定的時候吃飯,但我們隨時都在呼吸,甚至睡覺時也是這樣。空氣沒有時間和空間的問題。一個人可能很

忙,甚至忘了吃飯,但他絕不會太忙而忘了呼吸。無論何時我們轉向主,無論我們在何處,祂都在那裡,如同神聖的空氣(神聖的紐瑪)一樣。祂在那裡,那裡就有至聖所。祂在那裡,那裡就有施恩的寶座。我們接觸祂只在於一件事,就是運用我們的靈。我們必須摸着、感覺、留意祂內住的同在。如果我們用錯了器官,祂的同在就會向我們隱藏。如果我們想要看空氣中的香氣,我們就用錯了器官。如果我們運用我們的嗅覺,我們就立即感覺並享受香氣。

一切障礙、攔阻、消極的事物,就如世界、魔鬼撒但、污鬼、黑暗、罪性、罪行和肉體,都已經除掉了,並且神一切榮耀、公義、聖別的要求,也都完全滿足了。我們接觸神沒有問題了。不僅如此,神已經經過了過程,祂向着我們是便利的。西瓜已經成了西瓜汁。三一神成了人,而這位神人耶穌,成了賜生命的靈。一切都預備好了,祂非常的便利,就像空氣一樣。祂正等着我們作一件事,就是運用我們的靈。當我們運用靈接觸主,我們就感覺是在至聖所裡,是在摸施恩的寶座。我們能得着所需要的憐憫,並發現恩典在我們裡面,如同活水湧流,作我們應時的幫助。這就是我們今天享受主的路。我信主在祂兒女中間會恢復對生命樹的經歷。

主藉著祂包羅萬有的死與祂奇妙的復活,已經鋪好了路,預備好地方。現在我們很容易進到父裡面,父也很容易被帶到我們裡面。凡事都作好了,一切都預備齊全,基督已經成了賜生命的靈。賜生命的靈乃是三一神終極的彰顯。三一神是創造者,全能的神,並且祂是話成了肉體。祂是神人,經過死與復活,成了賜生命的靈。這賜生命的靈視,包含甚至創造者,全能的神,也是父、子、靈。在這賜生命的靈裡,包含基督的成為肉體、人性生活、釘十字架、復活和升天。神的公義、聖別、榮耀、以及一切要求的履行,也包括在賜生命的靈裡。祂是如此的便利。我們所需要作的,乃是藉著呼求主名而接受這靈。(林前十二3,徒二17上,21。)這樣,我們就在裡面享受祂。

希伯來書告訴我們,要脫離宗教,進入這活的人位。我們必須放棄宗教,接受這個活的人位。這個活的人位需要聖經六十六捲來說明。這個美妙、奇妙之活的人位,像空氣一樣的便利。祂包羅萬有的死,已經解決了我們一切的難處和問題。我們的良心,也就是我們靈的主要部分,已經完全得了潔淨,並徹底得了洗淨。我們應當有完全的平安、完全的信心、完全的膽量、完全的把握,來接觸祂。我們能進入

至聖所,摸着施恩座,享受祂作憐憫和恩典,接受祂作活水和可享受的生命。

祂這賜生命的靈,如同令人舒暢的空氣。我們無論在何處,無論在何時轉向祂,祂都在那裡。我們所需要知道惟一的一件事,就是運用我們的靈接觸祂。當我們運用我們的靈接觸祂,我們就在至聖所裡摸着施恩的寶座,並享受恩典的源頭,就是那賜生命的靈。這就是對生命樹的享受,這會變化我們,裝備我們,加強我們,遮蓋我們,甚至以基督裝飾我們。從這享受裡,我們要被建造在一起,成為神的建造,神的居所。

在聖經的末了,有一個宇宙的建造。(啟二一2。)這建造的中心乃是寶座,從這寶座流出生命水的河。(二二1。)生命樹生長在水流裡,供應一切蒙神救贖的人。(2。)這不該成為我們的道理,而必須是我們天天、時時的經歷。主需要一班人享受祂,有分于祂,這樣活潑的經歷祂,使他們來在一起,作祂活的彰顯。他們就有神的形像,彰顯三一神,也有神的權柄代表管理的主,並且裡面有神的生命,能滿足神一切的要求。這一切都在於一件事一享受三一神作生命樹。我們必須求主,使本章所交通的成為我們屬天的異象,並懇求祂將我們帶進這異象的實際裡。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

# 第十章 神的定旨藉著生命樹在我們裡面長大而得以完成

#### 上一篇 回目錄 下一篇

讀經: 馬太福音十三章三節, 八節, 約翰福音三章五節, 路加福音十七章二十一節, 加拉太書五章二十二節, 詩篇三十四篇八節, 彼得前書二章二至三節, 三章七節, 彼得後書一章三至四節, 使徒行傳五章二十節, 羅馬書五章十節, 二十一節。

# 履行神榮耀、聖別、公義的要求,以享受三一神

神的心意是要藉著我們吃祂,將祂自己以食物的形態作到我們裡面,作我們的生命。但人墮落了。人由於墮落,就與撒但和黑暗的權勢發生關係。因着人的墮落,宇宙中一切消極的事物就與人有了關聯。在人受造以前,撒但、撒但的黑暗、和撒但邪惡的國,都早已存在,但是人與這些消極的事物毫無關係。撒但藉著人的墮落,就把這一切與神榮耀、聖別、公義相反的消極事物,帶給了人。神的榮耀、聖別、公義,不容許墮落的人接觸神。然而基督包羅萬有的死,對付併除掉了這一切消極的事物。不僅如此,基督藉著祂的死並在祂的復活裡,成了賜生命的靈。祂使祂自己便于給我們享受。三一神具體化身在基督裡,基督實化為賜生命的靈,這乃是基督所完成之一切工作的中心結果。

舊約的帳幕給我們看見,三一神乃是給我們享受的。帳幕有三部分一外院、聖所和至聖所。在外院有神的公義,在聖所有神的聖別,在至聖所有神的榮耀。你若要通過外院,你就必須履行神公義的要求;你若要進入聖所,你就必須履行神聖別的要求;你若要進入至聖所,你就必須履行神榮耀的要求。在至聖所裡乃是神的自己。見證的櫃就是神的具體化身,櫃內有隱藏的嗎哪,表徵基督是我們的享受。在神聖啟示的結語裡,新耶路撒冷稱為神的帳幕。(啟二一2~3。)這帳幕是神在這宇宙中一切工作的總結、終極和中心的結果。包含在這帳幕裡的,有外院裡的稱義,聖所裡的聖別,和至聖所裡的得榮。

#### 稱義、聖別、得榮,為著身體的生活

羅馬書也包含稱義、聖別、得榮的步驟,以履行神公義、聖別、榮耀的要求。第一步的稱義是從一章一節至五章十一節。羅馬書這一部分告訴我們,我們是有罪的,並且在神的定罪之下,但藉著耶穌的血,我們已經得稱為義。五章十二節至八章十三節說到聖別,八章十四至三十九節說到得榮。神先稱義我們,然後祂作工聖別我們。聖別的意思是與神調和。你越多與神調和,你就越被聖別。按照帳幕的圖畫,四十八塊豎板都是用金子包裹的。聖別的意思就是被神包裹,也是用神包裹。神不僅稱義我們,也將我們放在基督裡面。神使我們與基督聯合,將我們接枝在基督裡面,也使我們與基督成為一。我們現今是在基督裡面。八章說到那靈是生命的靈。(2。)基督是靈,而這靈乃是生命的靈。祂在你裡面,你也在祂裡面;你必須學習不憑你自己,乃憑祂並在祂裡面活着。憑生命之靈,並在生命之靈裡面活着,就是在聖別的過程之中。聖別的意思就是與神聖的性情調和。只有基督在祂神聖的性情裡是聖的。八章十四至三十九節告訴我們,在我們稱義並聖別之後,還要得榮耀。

九至十一章是一段括弧的話,說到神的揀選。十二至十六章啟示身體生活。因此,整卷羅馬書啟示神的帳幕。藉著基督的救贖得稱為義是在外院,聖別是在聖所,得榮是在至聖所。召會生活是三一神與蒙祂揀選之人的調和。稱義、聖別、得榮這三個階段,具體表現了召會生活,也就是身體生活。召會生活乃是三一神(那作源頭的神化身在基督裡,且實化為那靈)與蒙祂揀選之人的調和。這些蒙揀選的人得稱義、聖別、得榮、並建造在一起,就形成帳幕,就是身體,召會。這真理是一切與神定旨有關之事的種子。

# 基督作生命的種子,是國度、召會、基督徒生活、基督徒職事的種子

與神定旨有關的有國度、召會、基督徒的生活、行事為人和行為,以 及基督徒的工作、事奉和職事。而神的國、基督的召會、基督徒的生 活、基督徒的職事,都在於這一粒種子。生命的種子與神定旨的每一 件事都有關聯。

# 國度

有些聖經教師說到國度的事,以為那只是與時代有關的真理。但我們必須看見,首先在馬太福音裡,國度被比作撒在土裡的種子。(十三3,參可四26。)這種子是基督,是三一神具體的表現。這位聖別的基督既是神那神聖的具體表現,怎能撒到我們這些極其有罪、極其與撒但有關聯,並徹底、完全與宇宙中一切消極事物有關的人裡面?在祂進入我們裡面之前,這種子經過了死與復活的過程。祂在父裡面預備了地方,並且開了一條路,使我們能被帶到父裡面。這種子完成了一切所必需的,使祂能進到我們裡面。國度要從這種子長出來。

在馬太十三章,有七個與國度有關的比喻。在這七個比喻中,種子是基督,撒在我們裡面,為要在我們裡面長大,而仇敵撒但進來,盡其所能要攔阻、破壞這種子的長大。撒但的目標是要攔阻這種子的長大,因為這種子長大,就要帶進國度。在馬太十三章,種子撒下之後,就在好土里長大結實。在這七個比喻中,也題到藏在田地裡的寶貝(44)和珠子。(45~46。)這些項目都表徵生命的變化。因此,國度是生命的事,也是享受神作生命樹,為著生命的變化的事。

約翰三章五節說, '人若不是從水和靈生的,就不能進神的國。'神的國是一件生命的事。你必須吃神作生命樹,才能有分于神的國。本章的交通給我們看見,一切與神並與神定旨有關的,都是享受神作生命的事。甚至神的國也是享受神作生命樹的事。神的國要從這生命長大並長出。國度的種子乃是栽種在我們裡面,那作生命樹的三一神。國度就是栽種在我們裡面,那生命樹的長大。主耶穌在路加十七章告訴法利賽人: '神的國就在你們中間。'(21。)主耶穌啟示,神的國就是救主自己,那時祂在法利賽人中間,受他們的查問。國度乃是主在我們中間,並在我們裡面。

# 召會

我們必須看見,召會也是栽種在我們裡面那生命樹的長大。我們越享受基督作生命樹,召會的元素和實際就越長大。我們越在基督里長大,召會就越產生出來。因此,召會乃是生命樹在我們裡面長大的結果。

# 基督徒的生活

現在我們要來看,基督徒的行事為人,基督徒的生活是什麼。加拉太 五章二十二節說到那靈的果子,就是在我們裡面生命樹的結果。生命 樹在我們裡面的結果,乃是基督徒日常的行事為人和生活。基督徒的 行事為人,基督徒的生活,基督徒的所作所為,不該是宗教的表演, 而該是神聖、屬靈的事,也該是出於神的靈的事。

當我年輕時,西教士教導我說,基督教是愛的宗教,所以我們基督徒必須愛人。在我的學校裡有些教師是孔學弟子,他們比較聖經的教訓和孔子經典的教訓。他們說,就着倫理道德說,孔子的教訓比聖經的教訓更好,並且他們能加以證明。人很難跟他們邏輯的理由爭辯。我很迷惑。身為中國人,我以為自己無法接受基督教,因為孔子的教訓似乎更好。當我得救以後,我才看見,無論孔子的教訓多麼好,其中並沒有救贖的思想。我願意接受基督,因為基督有救贖的血。多年以後,我更進一步看見,基督不僅有救贖的血,也有神聖的生命。

就着基督徒的行事為人,基督徒的生活,基督徒的行為而言,那不僅是正當行為的事,更是生命的事。我們這些基督徒不僅愛人,更是把基督這愛活出來。我們不僅謙卑,我們更是活出基督作我們的謙卑。擦亮的銅可能比一塊金子更亮,但它們的性質卻完全不同。我們不單是在外面愛人,待人謙卑,對人有忍耐。我們乃是活出基督。我們的行為、生活、行動、行事為人,必須是基督的活出,必須是聖靈從我們裡面所結的果子。當聖靈活在我們裡面,並且我們憑聖靈而活時,就有一些果子出來,那就是聖靈的果子。這果子乃是我們基督徒的行事為人,我們基督徒的行為,這是與孔子教訓完全不同的東西。

不論孔子的教訓多麼美好,孔子的教訓絕不會產生神聖、聖別的東西,絕不能把神那聖別、神聖的性情分賜到我們裡面。但是在我們基督徒的行事為人和生活中,必須有神性。基督徒的行事為人不是一種由最好哲學家的教訓所規正、調整、教導、訓練而有的生活。基督徒的生活乃是因着我們以基督為生命,因着我們活在聖靈裡,而從我們裡面流出來的生活。我們必須給那撒在我們裡面的生命種子有機會可以長大,並從我們身上長出來。

# 基督徒的職事

不僅如此,基督徒的事奉,基督徒的職事,也必須是內裡生命的流出。我們不僅僅在作工,我們的工作乃是在我們裡面的神聖生命滿溢出來。工作、職事、事奉的種子,必須是包羅萬有的基督。這位基督若是我們工作的種子,我們基督徒的工作就有革命性的改變。正確的工作,首先必須有基督撒在我們裡面作種子;然後我們必須讓基督長大併流出。基督的流出就是工作、事奉和職事。工作不在於我們能作多少或成就多少,乃在於我們能活出、流出多少基督。

基督是國度、召會、基督徒行事為人、和基督徒事奉的種子。基督是一切與神定旨有關之事的種子。無論我們有什麼樣的恩賜,無論我們是身體上何種的恩賜,我們必須看見,我們的工作或職事必須以基督這種子,撒在我們裡面,長在我們裡面,並從我們裡面流出來,使我們將基督供應給人。願主幫助我們,使我們知道什麼是在國度,在我們召會生活,在我們日常行事為人,以及在我們工作上,有基督作為種子。

# 基督作生命的種子,乃是一切與神定旨有關之事的種子

我們必須來看一些經文,這些經節給我們看見基督作生命的種子,乃是一切與神定旨有關之事的種子。詩篇三十四篇八節說, '你們要嘗嘗,便知道耶和華是美善的。'我們必須來嘗主,而不是僅僅認識祂。彼前二章二至三節說, '像才生的嬰孩一樣,切慕那純淨的話奶,叫你們靠此長大,以致得救;你們若嘗過主是美善的,就必如此。'一個母親給初生的嬰孩喂奶,使他們能長大。幫助初信者長大最好的路,乃是喂養他們。僅僅教導是容易的,但喂養不是這麼容易。主是可嘗的,祂的滋味是令人愉快的,是美善的。我們若嘗過祂,就會渴慕祂話中滋養的奶。

三章七節說, '照樣,作丈夫的,要按情理與妻子同住,因為她是比你軟弱的器皿,是女性;又要按她應得的分敬重她,因為她是與你一同承受生命之恩的。'生命之恩就是神在祂的三一里作我們的生命和生命的供應—父是生命的源頭,子是生命的流道,靈是生命的流出,同着子與父在我們裡面湧流。(約壹五11~12,約七38~39,啟二二1。)所有信徒都是承受這恩典的人。生命的恩典乃是生命樹,三一神。軟弱的女性器皿,乃是一同承受生命之恩(生命樹)的。

彼後一章三至四節說, '神的神能,藉著我們充分認識那用祂自己的榮耀和美德呼召我們的,已將一切關於生命和敬虔的事賜給我們。借這榮耀和美德,祂已將又寶貴又極大的應許賜給我們,叫你們…藉著這些應許,得有分于神的性情。'生命是種子;敬虔是果子。生命是裡面的;敬虔是外面的。凡有分于神聖性情的人,就成為吃生命樹的人。

在行傳五章二十節,有主的一個使者告訴彼得: '你們去站在殿裡,把這生命的話,都講給百姓聽。' '這生命'是什麼意思?這乃是彼得所享受的生命。使者告訴彼得,要將他所享受的這生命,供應給人。這生命是彼得所傳講、供應、活出的神聖生命,這生命勝過了猶太首領的逼迫、恐嚇和監禁。這話指明彼得的生活和工作,使神的生命在他的處境中,既真實又現實,甚至天使都看見並將其指出。這生命的話不是婁格斯(logos),乃是雷瑪(rhema),就是現時、活的、實際的話。彼得受吩咐要說的,不是道理的教訓,乃是關於他所享受之生命那現時、活的、實際的話。

羅馬五章十節說, '因為我們作仇敵的時候,且藉著神兒子的死得與神和好,既已和好,就更要在祂的生命裡得救了。'我們既已藉著祂的死與神和好,就更要在祂的生命裡得救。我已經藉著基督的死與神和好,現今我是在祂的生命裡得救的過程中。羅馬書第一部分說到藉著祂的死與神和好;第二部分說到在祂的生命,就是在祂復活的生命裡得救。

二十一節說, '使罪怎樣在死中作王,恩典也照樣藉著義作王,叫人藉著我們的主耶穌基督得永遠的生命。'恩典作王,使我們能君尊的享受永遠的生命。這生命仍然是三一神作生命樹。在五至八章,所着重的乃是生命樹。八章二節說, '因為生命之靈的律,在基督耶穌裡已經釋放了我,使我脫離了罪與死的律。'生命之靈乃是三一神作生命樹。當我們享受祂,就實際得着完全的救恩,完全的釋放。這生命樹,這生命之靈,這賜生命的靈,乃是一切屬靈事物,一切與神定旨有關之事的根本、種子、實際和中心點。因此,我們必須學習如何吃這生命樹。

# 第十一章 如何藉著話吃生命樹

#### 上一篇 回目錄 下一篇

讀經:馬太福音十五章二十一至二十八節,二十二章二節,哥林多前書十章二十一節,十一章二十四至二十六節,啟示錄十九章九節,詩篇二十三篇五節,約翰福音六章六十三節,哥林多後書三章六節,哥林多前書十五章四十五節下,哥林多後書三章十七節,提摩太后書三章十六節,約翰福音一章一節,四章二十四節。

我們曾經指出,生命樹,生命這件事,是一切與神定旨有關之事的種子、根源,特別是在四個主要的方面。第一,內裡的生命乃是神國的種子;神的國是從這內裡生命的種子長大並長出的。第二,召會生活是這內裡生命的結果。第三,基督徒的為人,基督徒的生活,也是這內裡生命的流出。基督徒的行為,基督徒的行事,不僅僅是出於人性的道德,更是出於神聖的彰顯。我們裡面有神聖的生命,我們是憑這神聖的生命和性情活着。這樣,我們就有神聖生命的流出。因此,基督徒的行為,基督徒的為人,乃是內裡神聖生命和神聖性情的彰顯,也是裡面內住之聖靈的果子。這不只是一種人性,而必須是神性與人性的調和。第四,基督徒的工作、事奉、職事,不只是一種活動,乃是內裡生命的滿溢。當我們吃主耶穌時,我們就流出祂自己,供應給別人。

# 兒女的餅

馬太十五章記載主與一個迦南婦人的接觸: '耶穌離開那裡,退到推羅、西頓的境內去。看哪,有一個迦南婦人從那地區出來,喊着說, 主阿,大衛的子孫,可憐我!我女兒被鬼附得很苦。耶穌卻一言不答。門徒就進前來,求祂說,請打發她走吧,因為她在我們後面直喊。耶穌回答說,我奉差遣,不過是到以色列家迷失的羊那裡去。那婦人來拜祂,說,主阿,幫助我!祂回答說,不好拿兒女的餅丟給小狗。婦人說,主阿,是的,就是小狗也吃主人桌子上掉下來的碎渣。於是耶穌回答她說,婦人,你的信心真大!照你所願的給你成全吧。從那時候,她的女兒就得了醫治。'(21~28。) 在這一段經文裡,主向迦南婦人啟示祂是'兒女的餅'。迦南婦人認為祂是主,是聖人,也是大衛的子孫,王室的後裔,偉大尊高作王的。但主向迦南婦人揭示自己是微小的餅渣,是好作食物的。我們可能天天向主呼籲,求祂為我們作事,卻不知道祂是兒女的餅,是給我們享受,給我們吃的。從現在起,我盼望我們每天早晨接觸主的時候,都看見祂是兒女的餅。我們雖然是外邦的小狗,但'就是小狗也吃主人桌子上掉下來的碎渣'。(27。)主這位屬天的王管理祂的子民,乃是將祂自己當作餅,喂養他們。我們惟有以祂作食物得着滋養,才能在祂的國裡作正確的子民。吃基督作我們的供應,乃是在國度實際裡作國度子民的路。

### 基督徒的生活是享受的生活

#### 基督徒生活的開始一婚筵

馬太二十二章二節說, '諸天的國好比一個作王的人,為他兒子擺設婚筵。'正確的傳福音,乃是邀請人來赴婚筵。追測不盡之豐富的基督,乃是神所預備,給人享受的筵席。福音就是婚筵。當我們向人傳福音,訴諸於人,邀請人的時候,這意思乃是邀請他們來赴筵席,而不僅是來流淚悔改。主可能告訴這些可憐的罪人: '不要流淚哭泣,要喜樂。你們是來赴筵席。你們是來享受我。'罪人來了,是要享受生命樹。我們可能得救多年,卻沒有這種的認識。當我們來到主耶穌這裡時,乃是來享受祂;我們是來有分于筵席。基督徒生活的開始,乃是享受婚筵。

### 基督徒生活的繼續一主的筵席

我們得救以後,日復一日,周復一周,乃是吃主的筵席。林前十章二十一節說, '你們不能喝主的杯,又喝鬼的杯;不能有分于主的筵席,又有分于鬼的筵席。'我們得救以後,必須經常不斷的來到主的筵席前,至少每週一次。一個主日又一個主日,我們來到主的桌子前。真正的記念主,乃是藉著吃喝祂而有分于祂。十一章二十四節說, '祝謝了,就擘開,說,這是我的身體,為你們舍的,你們要如此行,為的是記念我。'把餅擘開是為著叫我們能吃餅。(太二六26。)真正的記念主,乃是接受祂並吃祂。我們記念主,不是用我們的頭腦去思想、想念、默想有關主的事。我們記念祂,乃是運用我們

的靈來吃祂。林前十一章二十五節繼續說, '這杯是用我的血所立的 新約,你們每逢喝的時候,要如此行,為的是記念我。'我們再次看 見,真正的記念主,乃是吃祂喝祂。

我們在屬靈生活的開始,乃是來赴婚筵。然後在我們得救之後,一周過一周,我們必須來赴主的筵席。在主的筵席上,我們運用我們的靈吃喝主,再一次向全宇宙見證,甚至向全宇宙宣告,我們乃是這樣憑主活着。我們是以耶穌基督作我們的食物和飲料而活着;我們憑吃祂喝祂而活着;這才是真正的記念。基督徒的生活開始於婚筵,繼續于主的筵席,直到主來。(26。)

# 基督徒生活的終結一羔羊的婚筵

啟示錄十九章九節說, '天使對我說,你要寫上,凡被請赴羔羊婚筵的有福了。'這是在主回來的時候。主回來時,得勝的信徒要享受羔羊的婚筵。在羔羊的婚筵上,信徒要享受基督特別的一分。婚筵不是平常的食物,乃是特別的一分。到那時主自己要作我們特別一分的享受。

基督徒的生活開始於婚筵,一周又一周繼續于主的筵席,直到主來;在主來時,我們要有一個婚筵。整個基督徒生活,從始至終都是享受筵席。在我們的基督徒生活中,我們是否一直的享受主?在我們的基督徒生活中,我們是否一再的赴筵?基督徒的生活乃是吃筵席的生活。這生活開始於筵席,繼續于筵席,終結于筵席。我們要永遠的吃主為筵席。

我們可能不是終日吃主,反而是一直努力掙扎。但是甚至在戰場上, 主也在我們的仇敵面前,為我們擺設了筵席。(詩二三5。)當我們在 爭戰時,我們也在吃筵席。我們若不知道如何吃筵席,我們就絕不能 爭戰得好。惟有那些知道如何吃主作筵席的人,才知道如何為主爭 戰。基督徒的生活是一個享受的生活。一九五八年,我到丹麥參加一 個特別聚會。有一天,那裡帶領的弟兄說,'李弟兄,你會不會擔 憂?在我看來,你一直很快樂。難道你沒有什麼煩惱麼?'我的確有 煩惱,但我是一個吃筵席的基督徒,這是我的秘訣。在我自己裡面, 我應當憂愁,但是在主裡面卻有一個真實的筵席。你要試著作一個吃 筵席的基督徒,不要作一個掙扎的基督徒。 我們必須看見,基督徒的生活是一個吃筵席的生活。神命定我們要吃主為筵席。當我年輕的時候,我的牧師告訴我,神派定我們要受苦;那使我很害怕。後來在我的基督徒生活中,我發現我們都必須經過苦難,但神卻命定我們要吃主作筵席。基督徒生活的開始是婚筵,基督徒生活的繼續是筵席,基督徒生活的終結是永遠的筵席。願主恩待我們,使我們開始天天吃主作筵席。來赴筵席!來吃!

### 主是靈也是話

現在我們來看如何實際的吃筵席。根據聖經的啟示,主是靈,也是活的話。約翰六章六十三節和林後三章六節告訴我們,賜人生命的乃是靈。這靈是誰?林前十五章四十五節下半說,'末後的亞當成了賜生命的靈。'林後三章十七節說,'主就是那靈。'主就是那賜人生命的靈,這賜生命的靈就是那成為肉體、釘死、復活、升天的基督。基督藉著死與復活,成了賜生命的靈。作為我們的食物和筵席,基督乃是賜生命的靈。我們的食物就是那靈。

那靈是抽象的,像空氣一樣,但話是具體的。主在約翰六章六十三節也說, '我對你們所說的話,就是靈,就是生命。'我們的觀念總以為神的話與字句的知識和教訓有關。但主告訴我們,祂的話乃是靈。主的話就是靈。提後三章十六節說, '聖經都是神的呼出。'這指明聖經一神的話一乃是神的氣。因此,祂的話乃是靈,紐瑪(pneuma),也就是氣。

我們不該把聖經僅僅看作是字句。聖經乃是生命之氣。主所說的話是靈,因為主自己就是那靈。因此,凡從主呼出的必是靈。我們必須改變我們的觀念。話不等於知識,乃等於靈。主對我們所說的話,乃是靈,不是知識,並且聖經都是神的氣。主自己是在話裡,祂自己甚至稱為話。太初有話,話就是神,(約一1,)而神就是靈。(四24。)主就是話,而話就是靈。

## 運用我們的靈來接觸話

報紙是由白紙黑字的內容所組成,不過是字句而已。我們看報紙的時候,只是運用我們的眼來讀,用我們的心思來明白。但我們不能也不該這樣來對待神的話。神的話需要我們的眼來讀,但不是為著給我們的心思來頭白,但不是為著給我們的心思

來明白。眼睛是我們肉身的肢體,心思是魂的主要部分。但神的話是給我們的靈來接受並消化的。我們讀了並明白了神的話之後,還必須運用我們的靈來取用。神的話不是給我們眼看的,也不是給我們心思明白的,乃是給我們的靈吃的。我們讀主的話時,若不運用我們的靈,聖經對我們就是知識樹,而不是生命樹。同樣一本聖經,對一個人可能是一本知識的書,對另一個人可能是一本生命的書。聖經究竟是知識的書,還是生命的書,全在於我們用什麼器官來對待。

我年輕時接受主之後,至少有七年之久,雖然接觸聖經,卻不知道需要運用我的靈來接觸話中的主。從未有人幫助我看見,我必須運用我的靈,來對待這本屬靈的書。我從未這樣受過教導。因此,我越用我的頭腦研讀這本書,我越發死。我越研讀,越充滿了死的字句,死的知識。我們必須運用我們的靈,對待這活的話,接觸這話。這樣,主的話就成了靈。當主的話成了靈,主的話就成了生命。當主的話成了生命,那就是我們的食物,我們生命的供應。

當我們來到主的話跟前,自然必須用眼睛看,用心思明白,但我們不需過分運用我們的心思。我們的心思已經用得太過了。甚至當我們睡覺時,因着作夢,我們的心思還在活動。我們讀主的話,若有什麼不明白之處,我們不該煩惱。但是當我們對主的話有些明白時,就必須運用我們的靈,用禱告來接觸那一段話。我們必須立即禱告我們所明白的,或者用我們所明白的來禱告。

## 寫成的話成了活的話

主是活的話,聖經是寫成的話。寫成的話和活的話是兩種話麼?如果 我們以為寫成的話與活的話不同,寫成的話對我們就是死的知識。寫 成的話不能與活的話分開,而必須與活的話是一。

許多作妻子的很熟悉以弗所五章二十二節的話: '作妻子的,要服從自己的丈夫,如同服從主。'大多數作妻子的都賞識、尊敬別人的丈夫;因此,使徒勸勉作妻子的,不管自己的丈夫是那一種丈夫,都要服從他們,如同服從主。作妻子的如何才能把這寫成的話轉換成活的話?我們必須看見,妻子對丈夫該有的服從,一點不差的就是基督自己。妻子應當服從自己的丈夫,而這服從乃是基督。

我們讀了這樣的話之後,必須把我們所明白的化作禱告。作妻子的不該這樣禱告: '主,幫助我服從我自己的丈夫。'她應當這樣禱告: '主,我知道,這個服從的生命,這個服從乃是你。我不僅接受這話,我也接受你。主,把你自己這服從的生命作到我裡面。我以你為這話的實際。我藉著這話並在這話裡來接觸你。'如果作妻子的能這樣禱告,她必定會享受主。她可能也這樣禱告:'主,我不要太注意服從這件事,但我要全心注意你。我要享受你。主,感謝你,你對我是如此豐富。你不僅是我的救主,我的主,你也是我的服從。我對自己丈夫的服從乃是你自己。我要享受你、接受你作我的服從。'

作妻子的可能錯誤的禱告說, '主阿,你知道我是軟弱的。主,幫助我服從我的丈夫。'這樣禱告之後,你就努力掙扎,怕對你的丈夫犯錯,你一直警戒自己要服從。這真是努力掙扎,不是吃筵席。在早晨,作妻子的這樣儘力的服從,可能相當成功,但是到晚上,她失敗了。她的經歷是掙扎與失敗。她甚至可能覺得太羞愧,而不能禱告。過了兩天,她又回到主面前悔改: '主,赦免我。我失敗了。主,靠着你的憐憫和你的恩典,我定意要再一次服從我的丈夫。主,你知道我是多麼的軟弱。主,幫助我。'這樣禱告之後,又是掙扎和失敗。

如果你學習正確的接觸主,那麼服從的就不是你,乃是主。 '現在活着的,不再是我,乃是基督在我裡面活着。' (加二20。)不再是我,乃是基督作服從的生命。我不需要竭力掙扎,我只需要吃主。在我們用正確的禱告接觸主並享受主作我們服從的生命之後,我們會唱阿利路亞,並向主讚美。我們甚至會宣告說, '阿利路亞!我是在主裡面,我是在諸天之上!'我們不需要定意服從。我們有內在的恩典,在需要的時候就把這服從供應到我們裡面。自然而然,並且心甘情願的,我們會喜樂、快樂、歡樂的服從。我們會不知不覺的服從。我們有正確的禱告之後,就不會緊張。作妻子的不會去注意服從,反而非常的珍賞並寶愛她的主基督。這樣花時間與主同在之後,她的臉會變成一張發光的臉。

我們必須這樣對待聖經中的每一節。我們用眼看,用心思自然而然的明白,然後運用靈,把寫成的話轉化成活的話,就是基督自己。絕不要禱告求主幫助你作什麼。那是錯誤的作法。你要一直以祂為祂話語的應驗。比如你讀約翰十五章十二節,那裡說,我們必須彼此相愛。你不要這樣禱告: '主,我必須愛我的弟兄。但主你知道,我很軟

弱,求你幫助我去愛。'這樣禱告之後,你下定決心去愛弟兄;你會被暴露,看見失敗。你不用期望別的,只要期望失敗。你即使成功一段很短的時間,但至終你會失敗。你就是成功了,那也毫無意義,毫無價值。

當我們讀到'彼此相愛'這句話時,必須把這話帶到主前,運用我們的靈禱告:'主,你是我愛弟兄的愛。我簡單的向你敞開。主,求你進來充滿我,以你自己作我愛弟兄的愛。你是那愛的生命。'至終,我們將我們的禱告轉為讚美:'主,讚美你。你不僅是我的生命,你也是我的愛。'因此,愛弟兄不是一種負擔,乃是一個筵席;不是受苦,乃是享受。當主藉著我們愛弟兄時,我們就享受了主。我們不需要下定決心愛別人,我們只需要享受主,主自然會藉著我們愛別人。我們會很有愛,卻是不知不覺的愛。

我們必須這樣來對待、取用聖經的話。這樣,我們就會真實的藉著讀主的話吃主,得主喂養。寫成的話就會成為活的話,就是基督自己。 基督和聖經成為一。我們必須來嘗,並且來看。我們必須幫助弟兄姊妹這樣的接觸主的話。靠主的憐憫,我們必須把聖經當作一本生命的書,就是生命樹,而不是當作知識樹;知識叫人自高自大。(林前八1。)許多基督徒越學習聖經,越自高自大。他們得了知識,只是為著定罪、批評別人。太多死字句的知識,結果就是驕傲。不要把這一本活的書當作死字句的書。保羅說,字句殺死人。(林後三6。)那意思是說,字句的聖經殺死人。我們不該把聖經當作字句來接受。我們必須把主的話當作生命和靈接受進來。但願我們都來嘗嘗,就知道主是美善。

我們都必須改變我們讀這本書的方式。一直要記住,我們必須用眼讀,用心思明白,並且藉著禱告用靈接受、吃主的話。這樣,日復一日,我們就得着滋養。日復一日,這活的話要與寫成的話成為一;日復一日,每當我們接受寫成的話時,這話就成為靈。這雖然是在我們面前的話,卻要成為我們裡面的靈。當話成為靈時,就成了生命。主對我們所說的話就是靈,就是生命。當話成了靈,這話就是生命;當話成了生命,這話就是生命的供應,就是食物,使我們得着滋養。

我們實在需要花一些時間,逐日坐在主的筵席前吃主。這樣,我們就會得着加強、復甦並滋養。我們就在生命上長大。我們不會在死的知

識上長大,卻要在生命裡,在靈里長大,長成基督的身量。主是生命樹,祂將自己以食物的形態擺在我們面前,並且祂不僅在話裡面,祂就是話本身。我們能用眼讀主的話,用心思明白主的話,用靈消化、接受、取用主的話而接觸主。我們對待主話的每一部分,都必須運用我們的靈。這樣,主的話就是活的,就成為靈,成為生命。然後主的話就是我們的食物。日復一日,我們必須這樣來吃主。願主帶領我們進入這種生命的實行裡。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

### 第十二章 如何藉著禱告吃生命樹

## 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:雅各書五章十七節,以西結書一章十六節,以弗所書六章十七至十八節,馬太福音六章三十三節,約翰福音十七章一節,十一節,二十五節。

#### 關於神話語的神聖觀念

在我們繼續來看如何藉著禱告吃主喝主之前,需要再看一些聖經的 話,給我們看見對於神的話,我們該有怎樣的觀念。對於神的話,我 們的觀念乃是以為,神的話只是由一些教訓和指導所組成的;但神聖 的觀念乃是,從主來的話是給我們吃的食物,是作我們的滋養的。馬 太四章四節說, '人活着不是單靠食物,乃是靠神口裡所出的一切 話。'所以關於神的話,神聖的觀念乃是,神的話是食物,不僅是為 叫我們得着教訓,也是為叫我們得着滋養。耶利米十五章十六節 說, '我得着你的言語,就當食物吃了。' 耶利米把神的話當作食物 吃了。林前三章一至二節上半說, '弟兄們,我從前對你們說話,不 能把你們當作屬靈的,只能當作屬肉的,當作在基督裡的嬰孩。我給 你們奶喝,沒有給你們乾糧。'使徒保羅對於神的話的觀念,乃是認 為神的話是奶或糧。奶或糧都是給我們吃的,使我們得着滋養。希伯 來五章十二至十四節說, '按時間說,你們該作教師;可是你們還需 要有人將神諭言開端的要綱教導你們;並且成了那必須用奶,不能吃 乾糧的人。凡只能享用奶的,對公義的話都是沒有經驗的,因為他是 嬰孩;只有長成的人,才能吃乾糧,他們的官能因習用而受了操練, 就能分辨好壞了。'對於年幼的人,主的話是滋養的奶;對於長成的 人,主的話乃是乾糧。彼前二章二節說, '像才生的嬰孩一樣,切慕 那純淨的話奶,叫你們靠此長大,以致得救。'這幾段話都證實,我 們需要更新我們對於神話語的觀念。我們對於神話語的天然觀念,乃 是以為神的話是一種教訓或道理,但是神聖的觀念乃是,神的話是食 物,滋養我們的靈。

聖經裡有兩段話,給我們看見神的話是食物,要在靈裡滋養我們。約翰六章六十三節說, '我對你們所說的話,就是靈,就是生命。'在

歌羅西三章十六節,那湧流讚美和歌唱之屬靈生命的充滿,與話有關;與本段平行的經文,以弗所五章十八至二十節,屬靈生命的充滿,與靈有關。這指明話就是靈。(約六63下。)當我們充滿了話,我們就充滿了靈。一個人充滿了靈,就很難不被話充滿。主就是賜生命的靈,話也是靈。我們必須將主的話當作靈,也必須在我們的靈裡對待主的話。話就是主,乃是屬靈的食物,喂養我們的靈。我們若只在魂裡接受主的話,這話對我們就不過是知識而已。但我們若接受主的話到靈裡,並把主的話當作靈接受進來,這話就要成為我們屬靈的食物。主的話對我們只是知識,或是食物,乃在於我們如何接受主的話,也在於我們運用那一部分器官接受主的話。我們必須運用我們的靈,將主的話接受到靈裡。這樣,主的話就會在我們裡面成為生命。

## 運用我們的靈接觸活的基督作神話語的實際

聖經確實教導我們一些事情;比如以弗所六章一節說, '作兒女的, 若沒有'在主裡'這 要在主裡順從你們的父母,因為這是正當的。' 短短的一句話,或是聖經別處所說'在基督裡'這樣的話,聖經的教 導就不過是倫理道德,而不是神聖的話。但聖經乃是神聖的教訓,有 神聖的性質。'在主裡'指明順從父母乃是:(一)藉著與主是一; (二)不憑自己,乃憑着主;(三)不照着自己的觀念,乃照着主的 話。不錯,聖經說,作妻子的應當服從自己的丈現夫,但我們必須來 看以弗所五章這個教訓的上下文。十八至二十二節說, '不要醉酒, 醉酒使人放蕩,乃要在靈裡被充滿,用詩章、頌辭、靈歌,彼此對 說,從心中向主歌唱、頌詠,凡事要在我們主耶穌基督的名裡,時常 感謝神與父,憑着敬畏基督,彼此服從:作妻子的,要服從自己的丈 夫,如同服從主。'作妻子的應當在靈裡被充滿,並在敬畏基督的光 景裡,服從自己的丈夫。我們不可把話與靈或與基督隔開。作妻子的 若要服從自己的丈夫,首先必須充滿聖靈,其次必須敬畏基督。這 樣,基督就要成為她們服從丈夫的實際。她們的服從不是她們作出來 的,也不是她們的行為、舉動,乃是基督從她們裡面湧流出來。神話 語的實際,乃是基督作為那靈。神的話不該從基督分開或隔離。神的 話乃是基督的彰顯。每當我們讀聖經時,我們必須在靈裡接受主的話 作為基督的彰顯,好叫基督成為那話語的實際。

在提摩太前書和提多書裡,有一些關於長老職分的教導。(提前三1~7,多一5~9。)人若仔細的讀這兩卷書,就會看見,惟有在靈裡以基

督為長老職分的實際,才能實化長老的職分。長老職分不是僅僅作好的、有道德倫理的長老;長老職分乃是屬靈的,是以基督為其實際的。主的話是把基督傳輸給我們的憑藉。主的話若沒有基督為內容,這些話對我們就是空洞的。聖經裡所有的話,都是把基督傳輸到我們裡面的憑藉。

每當我們來接觸主的話,對待主的話,我們必須看見,主的話乃是基 督的彰顯,並且我們必須在靈裡接觸基督作這話的實際。這樣,這話 就不會與主分開,不會與基督隔離;這樣,我們就會有話語的實際, 就是基督自己。但我們若只運用我們的魂,就不會這樣。我們越運用 我們的魂接觸主的話,就越把主的話與基督隔離。許多聖經學者的難 處,乃是他們只在心思裡,或只用心思讀聖經,以致使話語與基督隔 離。當我們讀主的話時,自然而然會用心思明白一些事,但是然後我 們必須藉著禱告,藉著以基督為話語的實際,把我們在心思裡所明白 的,轉到靈裡。這是接受主話正確的路。我們都必須回到基督自己面 前,在靈裡以基督為話語的實際。這話所傳輸的,必須是基督。主的 話對我們若有任何教導,那個教導乃是基督自己。服從的實際是基 督。即使一個人能憑自己服從,那在神的眼中也算不得什麼。神所看 重的乃是基督自己。我們的服從必須是基督。因為主話語中一切教導 和教訓的實際,必須是基督自己,所以我們必須在靈裡,憑着靈,並 藉著靈來對待主的話。基督是神在祂話語中所說一切事物的中心和普 及,因此我們必須運用我們的靈,在靈裡接受祂作實際。

但願我們忘掉僅僅為得知識而讀主的話。讓我們運用我們的靈接觸主的話,以這話為基督自己,並使基督成為這話的實際,而實行接受這話作基督的彰顯,且作基督的傳輸者。這樣,主的話就會成為我們的滋養。主兒女中間的分裂,起因于聖經字句的知識。我們都需要蒙拯救,從字句轉到經歷基督作賜生命的靈。我們需要蒙拯救,脫離字句的知識,而被帶回到神話語的中心、普及和實際,就是這位活的基督。

## 在靈裡用基督的禱告來禱告

我們必須學習如何藉著禱告運用我們的靈,接觸基督這賜生命的靈。 雅各書五章十七節說, '以利亞是與我們性情相同的人,他在禱告裡 禱告,求不要降雨,雨就三年零六個月不降在地上。' (另譯。) 許 多時候我們禱告,並不是在禱告裡禱告,或用禱告來禱告。在我們的禱告裡必須有一個禱告,正如以西結一章十六節裡的輪中套輪。當我們傳福音時,應當在主的行動中行動。當我們供應話語時,應當在主的供應中供應話語。當我們禱告時,應當用禱告來禱告。這意思是說,當我們禱告時,聖靈必須在我們的禱告中禱告。在以利亞的禱告中,有從主而來的禱告。他不是在自己的感覺、思想、意念、心情裡禱告,也不是由於他在某種環境、光景中而有的任何動機而禱告,為著要完成他自己的目的。他乃是在主所給他的禱告中,並用這個禱告來禱告,以完成神的旨意。在我們的禱告中,必須有基督的禱告。慕安得烈說,最好的禱告乃是在我們裡面的基督禱告天上的基督。當我們禱告時,基督必須在我們裡面禱告。

以弗所六章十七、十八節告訴我們,我們接受主的話,必須'藉著各樣的禱告和祈求',並'時時在靈裡禱告'。主就是那靈,我們必須藉著在靈裡禱告來接觸祂。祂是賜生命的靈,住在我們靈裡,所以我們必須運用我們的靈來禱告。在我們的靈裡,另有一位靈在禱告。我們的靈是外輪,在我們靈裡禱告之神聖的靈乃是內輪。當我們運用靈禱告時,在我們靈裡有另一位,就是那靈,在我們裡面禱告。這靈乃是賜生命的靈,就是基督自己。以西結一章的輪中套輪,表徵在我們人的靈裡神聖的靈。

有些人會問,他們怎麼知道當他們禱告時,基督在他們裡面禱告。當一個人吃水果時,他可能說水果很好吃。如果有人問他,他怎麼知道水果很好吃,他只能回答說,他所吃東西的味道嘗起來很好吃。我們知道我們禱告時,基督在我們裡面禱告,因為裡面有一種味道。我們越以基督的禱告來禱告,就越得着復甦,越得着澆灌,越得着膏油塗抹,也越得着加力。但有時候我們禱告,是另一種故事。當我們不以基督的禱告來禱告,越禱告就越空洞、越枯幹。當我們禱告而沒有基督在我們裡面禱告時,就像機器沒有潤滑油一樣。機器運轉時不順暢,結果由於沒有潤滑油就燒壞了。當我們離了基督而禱告,我們就枯竭。禱告就成了我們真實的重擔。這是因為我們憑自己禱告,用空的輪子行動。我們可能照着我們的頭腦、我們的傾向、我們的情感、我們的意願,而不顧我們靈裡的那靈。因此,我們越這樣禱告,就越枯幹,沒有滋潤,沒有膏油塗抹,沒有油潤,沒有復甦,沒有加力。我們必須學習放棄這種禱告。

馬太六章三十三節說, '但你們要先尋求祂的國和祂的義,這一切就都要加給你們了。'當我們禱告時,不該專注於我們的需要。我們的父知道我們一切的所需,祂會把這些加給我們。我們應當把我們的需要交在祂的手中。祂比我們更知道我們所需要的是什麼。作丈夫的不應該太為自己的妻子禱告,作妻子的也不該太為自己的丈夫禱告。在禱告中,我們必須顧到接觸主自己。我們必須尊重祂,讚美祂,高舉祂,並榮耀祂。這樣,我們一切所需要的,都會得着眷顧。

許多次在我禱告時,我沒有自由為許多事禱告。照着我的意圖,我為我的親戚併為某些人禱告,但是當我跪下禱告時,裡面有個東西卻朝着另一個方向去。因此,我必須作決定,我是要朝自己的方向禱告,我越禱告,建置是要照着祂的方向禱告。我若照着自己的方向禱告,我越禱告,我越禱告。但我若忘掉自己的方向,而照着祂的方向禱告,我越禱告,就越在靈裡復甦並焚燒。我越禱告,祂就越禱告。這是以西結一章輪中套輪的實際。這乃是在主裡禱告的路。藉著在主裡禱告,我們就得着滋潤、復甦並加力。藉著禱告,我們要飲于主,並且我們的靈要向祂敞開。藉著這種禱告,祂就有路從我們裡面湧流出來。首先我們要得着滋潤,然後這水要湧流出來,臨到別人。

但願我們眾人都被帶進基督在我們裡面禱告的經歷。我們必須照着本章中所給我們的地圖'開車'。我們享受主最好的方法,乃是讀主的話,看見祂乃是主話語的實際,並且運用我們的靈取用祂,接觸祂。 然後我們需要學習在靈裡,同着祂在我們的禱告裡來禱告。

# 需要學習禱告的原則

我們需要思想主在約翰十七章的禱告,以及使徒保羅在以弗所書中的兩個禱告。(一17~23,三14~19。)我們要來看這三個禱告,學習禱告的原則。這會幫助我們認識,主如何在靈裡禱告,以及使徒保羅如何在靈裡禱告。在約翰十七章一節,主向父禱告說,'願你榮耀你的兒子,使兒子也榮耀你。'主從至聖所神的榮耀,開始祂的禱告。主在十一節稱父為'聖父',指明祂已經從至聖所出到聖所。到了二十五節這個禱告末了時,祂稱父為'公義的父'。在十七章開頭是得榮耀的父,到了中間是聖父,到了末了是公義的父。這指出神的榮耀、聖別和公義。主從至聖所開始祂的禱告,經過聖所,來到外院,為要將人帶進三一神裡面。

正確的禱告必須開始於至聖所,就是從神的榮耀所在之處,從父能榮耀子並讓子榮耀父之處開始。然後從我們開始禱告的這個中心,就能擴展到周圍,從榮耀之處經過聖別之處,到公義之處,為要憑着祂的公義,借祂的聖別,把有罪的人帶進祂榮耀之處。我們必須學習如何從至聖所裡禱告,藉著運用我們的靈接觸主,經過聖所而來到外院,就是公義之處,把人帶到三一神裡面。當我們這樣禱告,我們就飲于祂,得祂喂養,並吸入祂,而與祂有更深的調和,並且我們會得着祂的加力、滋養和復甦。但願我們都學習這樣來接觸這位美妙的三一神。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

### 第十三章 必須靈貧窮心清潔,才能經歷生命樹

### 上一篇 回目錄 下一篇

讀經:以西結書三十六章二十六至二十七節,馬太福音五章三節,八節,希伯來書四章十二節,羅馬書一章九節,七章六節,彼得前書三章四節,馬可福音十二章三十節,四章十四至二十節,哥林多後書三章十六至十八節,耶利米書三十一章三十三節,希伯來書八章十節,詩篇五十一篇六節,希伯來書十章二十二節。

## 心和靈

我們要來看需要如何對付心和靈,好經歷生命樹。在舊約和新約裡, 多次說到心和靈。我們對心的地位和功用,以及心和靈的不同,必須 有清楚的認識。我們必須回到純淨的話語,來看心和靈的不同。

以西結三十六章二十六至二十七節給我們看見,心和靈是不同的。心和靈不是同義字,乃是兩個不同的東西。這幾節說, '我也要賜給你們新心,將新靈放在你們裡面;…我必將我的靈,放在你們裡面。'這裡所題的新靈不是聖靈,因為在二十七節另有一靈要放在我們裡面,放在我們靈裡。人的心與人的靈是不同的。我們全人的這兩個器官,都必須更新。

馬太五章三節說,'靈裡貧窮的人有福了,因為諸天的國是他們的。'這裡所說的靈是我們人的靈,不是聖靈。靈裡貧窮不是說一個人有貧乏的靈;靈裡貧窮乃是有上好的靈。這不僅是指有謙卑的靈,也是指我們的靈,我們人的深處,完全倒空,不持守舊時代的老東西,完全卸去舊有的,以接受諸天之國的新東西。我們的靈必須倒空許多東西。人的靈裡原來充滿了許多東西;如今我們既轉向主,就必須倒空我們的靈,好使我們靈裡貧窮。馬太五章八節說,'清心的人有福了,因為他們必看見神。'如果心與靈是同義字,主就不需要在馬太五章賜下這兩種不同的福。我們的心必須純潔,我們的靈必須倒空。純潔的心和倒空的靈,乃是主在馬太五章所說九大福的兩個主要條件。

希伯來四章十二節說, '因為神的話是活的,是有功效的,比一切兩刃的劍更鋒利,能以刺入、甚至剖開魂與靈,骨節與骨髓,連心中的思念和主意都能辨明。'魂與靈是兩個不同的實體,正如骨節與骨髓一樣。心又是另一個東西。心有思念和主意。我們再次看見心和靈的不同。我們的靈是接觸神的器官,(約四24,)而我們的心是愛神的器官。(可十二30。)我們的靈接觸、接受、盛裝並經歷神。然而,這需要我們的心先愛神。在我們的心裡有帶著思想的心思,和帶著意向的意志。

羅馬一章九節說, '我在祂兒子的福音上,在我靈裡所事奉的神,可以見證…。'七章六節告訴我們,我們應當'在靈的新樣裡服事'。 事奉主乃是一件在靈裡的事。愛主是心裡的事。心是為著愛,靈是為著事奉。我們服事必須在靈的新樣裡,而不在字句的舊樣裡。

### 心中隱藏的人

彼前三章四節說,'乃要重於那以溫柔安靜的靈為不朽壞之妝飾的心中隱藏的人,這在神面前是極有價值的。'在我們心中有一個隱藏的人。這心中隱藏的人,乃是溫柔安靜的靈。一個人若隱藏在房子裡,很顯然的,這人和房子是兩個不同的實體。靈隱藏在心中,是心中隱藏的人。作妻子的在神面前的妝飾,該是她們內裡之所是,就是她們心中隱藏的人,她們溫柔安靜的靈。這是不朽壞的妝飾,是與會朽壞的頭髮、金飾、衣服相對的。(3。)這種屬靈的妝飾,在神面前是極有價值的。一個人可能身穿美衣,妝飾外面的人,但裡面可能有一個驕傲的靈。他在外面雖有妝飾,裡面卻沒有屬靈的妝飾。彼得囑咐姊妹們,不要過于注意外面的妝飾,乃要顧到心中隱藏的人,就是溫柔安靜的靈。我們的靈應當以溫柔安靜為妝飾。

## 全心愛主

馬可十二章三十節說, '你要全心、全魂、全心思並全力,愛主你的神。'心的功用是愛。心是愛的器官。聖經告訴我們,要全心愛主我們的神。

### 對付心, 使基督在我們裡面長大

在馬可四章裡撒種的比喻,乃是專注於人的心。人的心是土壤,為讓 奴僕救主將種子撒于其中。十四節說, '那撒種者所撒的,乃是 道。'撒種者是基督,道也是基督。這意思是說,主耶穌來將祂自己 撒在我們裡面。祂自己是撒種者,也是生命的種子。十五節說, '那 撒在路旁的,就是人聽了道,撒但立刻來,把撒在他們裡面的道奪了去。' '路旁'就是路邊的地,給路上的交通弄硬了,使種子難以落 進去。這表徵一個被世界佔據的心,為屬世的交通往來所硬化,無法 敞開以領悟、領略國度的道。土壤不該為任何東西所佔據,必須完全 向生命的種子敞開。但是路旁已被屬世的交通過分的踐踏,被許多事物所佔據,因而變硬了。路旁是表徵一個被佔據的心。

十六至十七節說, '那撒在石頭地上的,照樣也是人聽了道,立刻歡喜領受,但他們裡面沒有根,不過是暫時的;及至為道遭遇患難或逼迫,就立刻絆跌了。'石頭地的土不多,這表徵一個石心。這地有些地方是好撒種的,但這種地太淺了。這地下面有石頭。種子很難在石心裡紮根。許多時候我們願意接受主的道,但我們只是膚淺的接受,因為在我們心中有一些石頭。因此,基督這生命的種子很難在我們裡面深深的紮根。

十八至十九節說, '還有那撒在荊棘裡的,就是人聽了道,後來有今世的思慮、錢財的迷惑、以及其他的貪慾,進來把道全然擠住了,道就不能結實。'我們那些貪慾,能把道擠住。你可能不以為今世的思慮、錢財的迷惑會攪擾你,但是其他的貪慾又如何?有些人可能貪求高地位或高學歷。今世的思慮、錢財的迷惑、以及其他的貪慾,把道全然擠住了,使道不能結實。

二十節說, '但那撒在好土裡的,就是人聽了道,接受了,並且結實,有的三十倍,有的六十倍,有的一百倍。'好土象徵好心,沒有被屬世的交通往來所硬化,沒有隱藏的罪,沒有今世的思慮和錢財的迷惑,也沒有其他的貪慾。這樣的心是純潔的、好的、對的心。

三一神是生命樹,已經將祂自己分賜到我們裡面,作我們的享受。祂 是生命的種子,種到我們心裡。我們的心就像土一樣。如果我們的心 土是路旁,為世界所踐踏,為許多事物所佔據,我們的心就變硬了。 我們的心必須得釋放,脫離任何佔據的東西,使生命的種子能撒在裡 面。我們的心或許沒有被什麼東西佔據,但我們的心裡可能有隱藏的 石頭。石頭象徵隱藏的罪、個人的慾望、自私和自憐,阻撓種子在土的深處紮根。我們可能看起來是好弟兄或好姊妹,但對主卻是膚淺的,因為在我們心中有石頭。因此,主這生命的種子就不能在我們裡面深深的紮根。我們的心也可能滿了荊棘,就是今世的思慮、錢財的迷惑、以及其他的貪慾。有的人滿心要得一部更好的汽車。甚至這樣的慾望也會攔阻並擠住主的道,使道不能結實。荊棘阻撓並擠住種子,使其不能長大。

我們若要讓主這生命的種子在裡面長大,成為我們完滿的享受,就必須對付我們的心。我們必須求主向我們施憐憫。靠着祂的憐憫,我們必須對付心中這一切消極的東西。我們必須對付那些佔據我們的東西、隱藏的石頭、今世的思慮、錢財的迷惑、以及其他的貪慾。這樣,我們的心就是好的、對的、正確的、釋放的,也是預備好的,使基督這生命的種子能在我們裡面長大。

## 心轉向主

林後三章十六至十八節說, '但他們的心幾時轉向主,帕子就幾時除去了。而且主就是那靈;主的靈在那裡,那裡就有自由。但我們眾人既然以沒有帕子遮蔽的臉,好像鏡子觀看並返照主的榮光,就漸漸變化成為與祂同樣的形像,從榮耀到榮耀,乃是從主靈變化成的。'我們可能說到主是賜生命的靈,但我們享受並經歷主這樣一位活的靈,乃在於把心轉向祂。當我們的心轉向主時,帕子就除去了。事實上,我們偏離的心就是帕子。把心轉向主,就是把帕子除去。在享受主作賜生命的靈,並在我們變化成主形像的事上,我們的心乃是一個重要的因素。我們若要享受主這賜生命的靈,並被祂變化,就必須對付我們的心。我們必須把心轉向主。

### 人的各部分

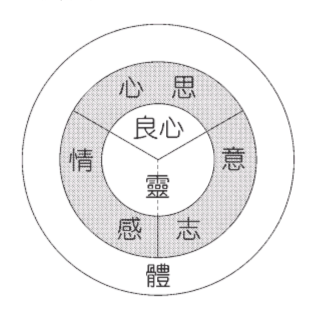
帖前五章二十三節很強的指明,人有靈、魂、體三部分。聖經還有許多其他地方給我們看見,人有三部分。(見台灣福音書房出版'人的各部分'一書。)魂的三部分是心思一知道的部分,(詩十三2,一三九14,)情感一愛的部分,(撒上十八1,歌一7,)和意志一定意的部分。(伯七15,六7。)心思是給我們思想、知道和考慮的;情感是

給我們愛、恨、樂、愁的;意志是給我們決定或揀選的。魂乃是一個 人的人位。

靈也有三部分。這些部分乃是良心、(羅九1,參八16、)交通(約四24,羅一9)和直覺。(林前二11。)良心是給我們分辨是非,稱義或定罪的。交通是為著接觸神,與神往來相交的。直覺的意思是不論外面的理由或環境如何,在我們靈裡有一種直接的感覺。直覺能直接的感覺到神的心思、意願、心意。許多時候這種直接的感覺與我們心思的知識,與魂裡的情感或感覺相反。

心是由魂的各部分加上靈裡的良心所組成的。因此,心是由心思、意志、情感和良心所構成的。希伯來四章十二節說到心中的思念和主意。思念是在心思裡,主意則與意志有關。十章二十二節告訴我們,我們的心需要被灑過,脫開邪惡的良心;我們已經看過,我們必須全心愛主。下頁的圖中深色部分乃是說明組成心的部分。

下頁的圖給我們看見,靈是包藏在心裡,作為心中隱藏的人。箴言四章二十三節告訴我們: '你要切切保守你心,因為生命的果效發之於心。'心是靈的通道、出入口。心關閉時,靈就被囚禁。心敞開時,靈就得釋放。



耶利米三十一章三十三節說, '那些日子以後,我與以色列家所立的約,乃是這樣:我要將我的律法放在他們內裡的各部分,寫在他們心上;我要作他們的神,他們要作我的子民。'(直譯。)我們需要把

這一節與希伯來八章十節相比較。希伯來八章十節說, '我要將我的律法賜在他們心思裡。'在耶利米三十一章三十三節,內裡的各部分是指心思。這證明心思是內裡各部分之一,也是對'內裡的各部分'的解釋。內裡的各部分不僅包括心思,也包括情感和意志,三者都是心的組成部分。在耶利米三十一章三十三節,主說要將祂的律法(單數)放在我們裡面。但希伯來八章十節的律法是複數的。一個律法成了許多律法。神將祂神聖的生命分賜到我們裡面,就把生命的律放在我們靈裡,這律又從我們的靈擴展到我們內裡的各部分,就如心思、情感和意志,而成為幾個律。生命的律成了心思的律、情感的律、和意志的律。

詩篇五十一篇六節說, '看哪,你所喜愛的,是內裡真實;你在我隱密處,必使我認識智慧。'在這裡我們再次看見,內裡的各部分乃是心思、情感和意志。真實是內裡各部分裡的東西,智慧是隱密處裡的東西。智慧比真實更深。神要我們在心思、情感、意志裡有真實。祂在我們靈裡,就是在我們的隱密處,心中隱藏的人裡,使我們認識智慧。

## 藉著悔改認罪,把心向主敞開

面。我們乃是藉著悔改認罪,才將心向主敞開。這是聖經所啟示的, 也是我們的經歷所印證的。

可惜的是,我們許多人在主進到我們裡面之後不久,就向祂關閉起來。這樣,主就被拘禁在我們靈裡,無法在我們心中安家。我們得救以後,我們的情感可能逐漸向祂關閉,我們的意志逐漸向祂關閉,我們的心思逐漸向祂關閉,我們的良心也逐漸向祂關閉。因此,主就被拘禁在我們靈裡。這就是為什麼在舊約和新約裡,主總是呼召我們要悔改。在啟示錄二、三章寫給召會的七封書信裡,主一再的告訴聖徒要悔改。每一日的早晨和晚上,我們都必須悔改。悔改就是心思轉向主,將心思敞開。然後我們要運用我們的良心,徹底的認我們的罪。這樣,我們的情感就會接着愛主,我們的意志也會接着揀選主。結果我們的心會完全向主敞開,主就有路以祂自己充滿我們。這是我們對付心的路,使其成為好土,讓主這生命的種子在其中生長。

我們若這樣與主有對付,一切佔據我們的東西就會從我們全人除去。我們心中的石頭和荊棘就會受對付。然後我們的心就是好的、純潔的。仇敵一直在尋找機會,要使我們的心成為路旁。我們多次容讓一些事物踐踏我們的心土,使我們的心變硬。可能我們心中所充滿的,就是我們的妻子、兒女、父母。有時候我們在聚會中聽神的話,但是神的話不能穿透我們;這是因為我們的心被佔據了。我們的心被地上的事佔據,被基督自己以外的事佔據。我們可能覺得某一位弟兄或姊妹真是為著主,但我們不知道,他們心裡有一些隱藏的石頭,因此使生命的種子不能在他們裡面紮根。再者,荊棘,就是今世的思慮、錢財的迷惑、以及其他的貪慾,都可能與這種子長在一起,擠住它,使它不能長大。主已經預備好了,且是便利的,但我們的心並沒有預備好。我們的心不純潔。這就是為什麼我們必須對付我們的心。我們的心必須是純潔的。

希伯來十章二十二節告訴我們,我們的心必須被基督的血灑過,脫開 邪惡的良心。我們的良心必須沒有任何控告和虧欠。我們的良心必須 是潔淨的、洗滌過的。這樣,我們的心就會得釋放,脫離一切佔據我 們的東西,而成為好土,為著主自己。我們心的四部分,都必須受對 付。心思必須一直轉向主;情感必須一直愛主,火熱、熱切的為著 主;意志必須是服從、柔順、又是剛強的。最終,良心必須是洗滌 過,沒有任何虧欠。這樣,我們就有一個正確的心。我們必須學習這 些生命的功課,也幫助神的兒女學習這些功課。我們要享受主,這些 都是必要的功課。

## 與主有對付,使我們靈裡貧窮

除了與主有對付,使我們清心之外,我們還必須更深的成為靈裡貧窮的人。我們的靈可能不是空的,以致主的東西不能更多的儲存到我們裡面。根據馬太五章,我們必須先對付我們的靈。馬太五章的九大福,首要的條件是靈裡貧窮。我們需要向主禱告:'主阿,倒空我。倒空我的靈,除了你以外沒有任何別的東西。甚至倒空我靈裡對你舊有的經歷。'我們不該滿了對基督舊有的經歷。對基督舊有的經歷,會攔阻我們對主有新的、新鮮的、今日的經歷。我們的靈必須是倒空的。這是真正的謙卑。一個人可能外面謙卑,靈裡卻非常驕傲。真正的謙卑是在靈裡的事。所以彼得告訴我們,我們需要有溫柔安靜的靈。真正的溫柔是在靈裡。一個人可能外面是安靜的,裡面卻滿了意見。

一天過一天,我們必須學功課,藉著倒空靈裡許多老舊的事物,就如老舊的知識和經歷,與主有對付,使我們的靈裡貧窮。我們的心若不敞開,主就不可能將祂自己分賜到我們裡面。我們的靈若是滿的,主也無法把祂自己一些新鮮的東西分授到我們裡面。我們必須靈裡貧窮,並且清心。我們必須求主倒空我們的靈,潔淨我們的心。這樣,主在我們裡面就有自由的通路,也在我們裡面有充分的空間來充滿我們。

## 有正確的心和正確的靈,以經歷並享受基督作生命樹

心是配合著靈而行動,但靈是我們直接接受並接觸主的器官。我們要接觸主,必須運用靈。我們要事奉主,必須運用靈。我們要接受主,吸取主,必須運用靈。但是靈的運用乃在於心的光景。心的情形若是錯的,我們就很難運用靈。有一件事我們絕不可對召會中的聖徒作,就是玩弄手腕。我們不可有兩副面孔,當着一個弟兄的面假裝一種情形,卻在背後破壞他。我們的心必須誠實、真誠,使我們能經歷主。我們必須忠信、誠實並坦白。我們若覺得需要說什麼,我們就應當忠信、誠實、正確的說出來。我們是神的兒女,是光明之子。我們的心

必須是誠實、純潔的,我們的良心也必須是洗滌過的。我們的心若定 罪我們,我們怎能正確的禱告?

我們都必須仰望主,學習對付全人裡面這一切消極事物的功課。我們必須求主賜給我們一顆純潔的心,和一個一直轉向祂,定准在祂身上的心思。我們必須求主賜給我們一個經常運用的良心,在祂面前承認我們的失敗和罪過。這樣,主就有路,使我們的情感向着祂是火熱並熱切的,意志是服從、柔順而剛強的。願我們也與主有對付,使我們靈裡貧窮。我們必須是饑渴的,要得着更多新鮮的、新的、今日的對主的經歷。我們不該停頓、一成不變,乃該一直倒空靈。這樣,我們就會經歷並享受基督,祂也會有機會、有能力、有空間,在我們裡面長大。願主賜給我們一顆正確的心,一個正確的靈,使我們經歷並享受祂作生命樹。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

### 第十四章 神的心意藉著變化得以完成

### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**:創世記二章八至十二節,哥林多前書三章九節,十二節,約翰福音一章四十二節,希伯來書十二章二節,哥林多後書三章十八節, 啟示錄二十二章一至二節,二十一章十八至二十一節。

我們已經看過,生命樹乃是整本聖經的中心主題,中心思想。起初神 創造宇宙,並且造人作器皿,以盛裝祂。人受造作器皿,為要得着神 作內容。因此,神造人之後,就把人放在象徵三一神作我們生命、享 受和一切的生命樹前。神把祂自己呈現給人,作人的享受,使人能把 祂接受進來。藉著人吃生命樹,這位三一神就能進到人裡面,與人調和,使祂自己與人成為一。林前六章十七節告訴我們,我們人能夠與 主聯合成為一靈。我們竟能與創造主,與神自己成為一靈!

神呈現祂自己作人的享受,但人墮落了。因此,在表徵上,神改變祂的形狀,從生命樹變為救贖的羔羊。在救贖的羔羊裡,神向墮落的人呈現祂自己作生命和一切。藉著救贖的羔羊,墮落的人能被帶回,享受神作他的生命。我們第二次的出生,就是在我們靈裡的出生,(約三6,)將神帶到我們裡面作生命。我們出生之後,繼續天天享受基督,就是三一神具體的化身,作我們的食物、飲料、空氣,甚至作我們的住處、居所。因此,基督成了我們的一切。

## 享受主的話作生命樹和生命流,而變化成為基督的形像

生命樹表徵神在子裡作為那靈,成了我們的生命和一切。創世記二章記載,神把人放在生命樹前,而這人乃是一個土造的器皿。(8~9。)有河從伊甸流出,滋潤那園子,這河分成四道。(10。)這河流帶來金子、珍珠(一種植物的珍珠)和紅瑪瑙。(12。)我們需要仰望主,求祂將創世記二章所陳明給我們的這幅圖畫,賜給我們屬天、屬靈的看見。我們都必須從土造的人,土造的器皿,變化成金子、珍珠、寶石這些寶貴的材料,為著神的建造。如果我們要從泥土變化成寶貴的材料,為著神的建造,我們就必須吃生命樹的果子。我們若吃生命樹的果子,這生命就要在我們裡面成為純淨、屬天、活潑、屬靈

的水流。這生命的流要把泥土變化為金子、珍珠和寶石。這些寶貴的材料乃是為著神的建造。神聖啟示的總結,給我們看見一座由金子、珍珠、寶石所建造的城。(啟二一19~21。)當我們享受主作生命樹時,這生命就在我們裡面湧流,並且把我們變化為基督的形像。

## 生命長大,為著神的建造

使徒保羅在林前三章告訴我們,我們是神的耕地,神的建築。(9。)神的殿就是神的居所,只可能藉著在生命中長大而得着建造。這就是為什麼先題耕地,然後題建築。生命長大,才有可能建造。保羅告訴我們,使徒們是神的同工,在神的耕地上勞苦的栽種、澆灌。一面,使徒們是農夫,是栽種者;另一面,他們是建造者。栽種和澆灌乃是為使我們在神聖的生命中長大。藉著這樣的生長,我們就成為建造召會合式的材料,就是金、銀、寶石。(12。)在創世記裡,第二種材料是珍珠,而在哥林多前書卻是銀。使徒保羅題到銀而不題珍珠,因為在創世記二章,罪還沒有進來,還不需要救贖。銀表徵救贖的基督,以及祂身位與工作的一切美德和屬性。當保羅寫林前三章時,那時就真正需要銀,就是救贖的基督。

# 我們如何變化成為寶貴的材料,為著神的建造

現在我們繼續來看,土造的人怎能變化為金、銀、寶石,為著神的建造。彼得原來是一個土造的人,名叫西門。當他第一次被帶到主面前時,主給他改名為彼得,意思是石頭。(約一42。)創世記二章指明,人是用地上的塵土造的,但是主稱彼得為石頭。主把西門這個名字改為彼得,因為當彼得開始認識主是神的兒子,是活的基督時,他已經接受主到他裡面。那時在彼得裡面發生了一種新陳代謝的改變。當基督這神聖的生命加到我們裡面時,就產生屬靈的化學變化,而在我們全人裡面有一種新陳代謝的改變。泥土變化為石頭。至終,這石頭還要變化為寶石,透明而發光。

在召會裡,因着基督作生命變化我們,我們就能得着屬天、屬靈的金、銀、寶石。我們越享受基督,吃祂、喝祂、吸入祂,把祂接受進來,祂的生命就越變化我們。基督徒的生活不是外面的改正或調整,乃是我們裡面新陳代謝的變化。

當我還是年輕的基督徒時,我接受了許多有關聖別和成聖的教訓。弟兄會的教訓告訴我們,成聖是一件地位上的事。他們指出,主耶穌在馬太二十三章對法利賽人說,叫金子成聖的乃是殿,(17,)叫禮物成聖的乃是壇。(19。)因着從凡俗的地方轉移到聖別的地方,就使金子在地位上成聖。他們也指出,我們所買凡俗的食物,藉著神的話和我們的禱告,就成為聖別。(提前四5。)這種成聖是地位上的。另有一派人強調,聖別乃是拔罪根。我們必須看見,真正的聖別,真正的成聖,不僅僅是地位上的事,也不是拔罪根。成聖也是性質上的事,是從天然性質變化為屬靈性質的事。成聖乃是藉著神的神聖性質分賜到我們裡面,而把神的聖別作到我們裡面。在這樣的成聖裡,基督作為賜生命的靈,以神的神聖性質浸透我們全人內裡的各部分,使我們在生命上有變化。

一位在主裡的姊妹可能很愛主,但是在她的性格,她的性情上,還有壞脾氣的難處。她可能得着幫助,看見她已經在地位上成聖了,知道她在基督裡,地位已經改變了。從前她是在亞當裡,如今她是在基督裡。她操練自己站住這個地位,知道她已經從亞當遷移出來,進到基督裡面。因為她是在基督裡,所以她必定是聖別的。但最終這位親愛的姊妹會發現,只知道她在地位上成聖是行不通的。即使她知道自己是在基督裡,這並不會使她不發脾氣。

另外有些基督徒相信,成聖就是拔罪根。多年前在上海有位傳道人很強的教導拔罪根的觀念。他告訴人說,人得救以後就不可能犯罪。有一天,這位傳道人和幾位受他教導的年輕人到上海一座公園去。那座公園需要門票才能進去。這個人只買了三、四張票,但總共有五個人用。他怎麼辦得到?他們先有幾個人用門票進去。然後他們中間有一個人帶著門票出來,給另外的人,直到五個人都進了公園。這位傳道人用這樣犯罪的方法,把他四個年輕的門徒帶進公園。結果這事使其中一位年輕人懷疑拔罪根的教訓。他對自己說,'你在作什麼?你說罪根已經從你裡面拔除了。但這是什麼?'最終,這位年輕人去對傳道人說,'這樣作不是罪麼?'傳道人回答說,'不,那不是罪,那只是一點軟弱而已。'這個團體的領導人宣稱他的罪根已經拔除了,這是錯的。我們不可接受一種教訓說,我們已經很屬靈、很聖別,所以不可能再犯罪。我們若接受這樣的道理,我們會受騙,結局會很可憐。

我們如今已經接受基督到我們裡面,就必須天天在靈裡享受祂。我們必須吃祂、喝祂、吸入祂。在我們裡面這位活的基督,藉著我們對祂的享受,要在我們的性質上變化我們,使我們成聖。我們若只是守住一個事實,看見我們已經在地位上聖別,然後竭力抵擋我們裡面犯罪的天性,這是行不通的。我們必須看見,活的、賜生命之靈的基督作為生命,已經在我們裡面。現今我們需要天天,甚至時時,向祂敞開自己。我們需要吃祂、喝祂、吸入祂、住在祂裡面享受祂;然後祂就會變化我們。這種變化不是外面的改正或調整。藉著享受基督作生命,並藉著被祂這生命所充滿,祂的生命就會吞滅我們裡面一切消極的事物。祂的生命會把土造的器皿變化為金、珍珠和寶石。

不要試着憑自己的努力去勝過你的脾氣。你的脾氣太大了,憑你自己是無法勝過的。不要對付你的脾氣,乃要注意基督。你應當吃祂作生命樹,安息在祂蔭下,享受祂的果子。基督的生命是活的,是有能力的,能吞滅我們裡面一切死亡和消極的事物。祂不僅改正我們,調整我們,釋放我們,拯救我們,祂更變化我們。我們必須忘掉我們的脾氣、軟弱、難處和煩惱。我們必須轉眼不看這些東西,而仰望基督。我們應當望斷一切以及于耶穌,(來十二2,)並且將心思置於祂。(羅八6。)我們要吃祂、喝祂、吸入祂、住在祂裡面、讚美祂、愛戴祂、並且瞻仰祂。我們必須像一面鏡子,觀看並返照主的榮光。(林後三18。)當我們這樣觀看主,祂就用祂所是和所作的元素灌注我們。這樣,我們就漸漸產生新陳代謝的變化,成為祂的形像,並且我們裡面一切消極的東西都會被吞滅。

享受主乃是蒙拯救、得聖別、被變化的路。我們越被聖化,就越被變化,越成為聖別。我們的聖別不僅是地位上的改變,更是性質上的改變。當我們被變化時,就是在復活和升天裡。我們是在超越的情形裡,一切都在我們腳下。教導人改正自己,調整自己,或改進自己,都不是正確的路,屬天的路,或神聖的路。神聖的路不是自我改正,自我調整,或自我改良。神的路乃是把基督放在我們裡面,使我們藉著吃祂、喝祂、吸入祂,住在祂裡面,並讓祂作我們的一切而享受祂。祂是活的,是有能力的,祂會變化我們。變化比外面的改正、調整或改良要好得多。變化是在我們全人裡面屬天、屬靈、神聖的新陳代謝的改變。主正在變化我們,使我們從一種程度的榮耀,達到另一種程度的榮耀。我們正在從泥土變為金、珍珠和寶石。變化的路乃是享受主,以祂為喂養。變化是一個筵席,一種享受。

我們都像掃羅王的孫子米非波設一樣。(撒下四4。)米非波設是瘸腿的,不能走路。大衛王保存他的性命,恢復他一切的產業,並邀請他同席吃飯。(九1~13。)米非波設蒙大衛恩待之後,他只看大衛桌上的豐富,而不看桌下自己的瘸腿。每當我們看自己,發現自己是瘸腿的,我們就沮喪。我們得救以後,應當忘掉我們瘸了的雙腿,而坐在我們的王耶穌基督的席上,享受祂一切追測不盡的豐富。我們只當看主桌上的豐富,並享受這些豐富。藉著我們享受那追測不盡豐富的基督,祂就會變化我們。

## 神最終的目的是藉著我們享受三一神作生命樹而得完成

創世記二章河流裡寶貴的材料,乃是為著神的建造。到神聖啟示的末了,那裡有生命樹、生命水的河、以及寶貴材料所建造成的聖城新耶路撒冷。(啟二二1~2,二一18~21。)這城是基督的配偶,也是神的居所,給神在其中得着安息。聖城作為基督的配偶,使基督得着滿足;聖城作為神的居所,使神得着滿足。

聖經一開始給我們看見生命樹和一道河,產生寶貴的材料。到了聖經末了,就有一座宇宙的城,由這些寶貴的材料建造而成,其中長着生命樹,並有生命河在湧流。這給我們看見神永遠的定旨,神終極的目的,乃是要得着一座神聖的建築,由生命樹和生命水的河流,產生寶貴的材料所建造而成。根據神終極並永遠的目的,我們必須被變化,被建造。變化是為著神的建造。我們屬靈的程度,乃在於我們被變化有多少,我們被建造有多少。

羅馬書給我們看見基督徒生活的略圖。這卷書開始於因信稱義,(三21~五11,)繼續于聖別、(五12~八13、)變化、(十二1~十五13、)模成並得榮,(八14~39,)為著身體的生活。(十二1~21。)因着主的救贖,我們得稱為義,並被帶回到主面前。如今有一種變化的工作在我們靈裡進行着。我們必須被聖別、變化、並模成神兒子的形像。這一切都是為著基督的身體,也就是神的建造。稱義是為著聖別,聖別是為著變化,變化是為著神的建造。我們被變化了,所以就被模成基督的形像,使我們能成為材料,好為著神的建造。

神的建造乃是神自己的彰顯。新耶路撒冷顯出來的樣子是碧玉, (啟二一11,) 而碧玉也是神顯出來的樣子。(四3。) 城牆和城的第一根

基是用碧玉造的。(二一18~19。)這意思是說,新耶路撒冷有神的 形像。不僅如此,在聖城之內有神和羔羊的寶座,(二二1,)這意思 是說,神的權柄在那裡施行。因此,神的定旨和目的,乃是因着我們 享受三一神作生命樹而得以完成。

我盼望我們能把這交通帶到主面前有禱告,使這真理活化在我們裡面。我們的需要乃是以基督作我們的食物、飲料、空氣和住處。我們需要享受祂,使我們能天天被變化,而與別人同被建造。這樣,神的形像就要彰顯在我們中間,並藉著我們彰顯出來;祂的權柄也要在我們中間施行,使我們勝過仇敵。這樣,神的目的就得以完成。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

### 第十五章 藉著觀看並返照基督的榮光,成為基督的活信

### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經:** 哥林多後書三章三節, 六節, 十七至十八節。

## 神的目的是要與我們調和在一起

聖經啟示一個奇妙、奧秘、榮耀的事實,就是神的目的乃是要與我們這些人調和在一起。這個榮耀、奧秘、奇妙的事實,是聖經所啟示的中心思想。聖經說到神目的的第一個例證,乃是那給我們當作食物接受到裡面的生命樹。生命樹預表三一神,父是源頭,子是流道,靈是流出,使我們能有分于祂作我們的食物。祂以食物的形態擺在我們面前,使我們能將祂接受進來。然後祂就與我們調和在一起。要使一個東西與我們調和,最好的方法就是吃那個東西。要使一隻鷄與我們這人調和,我們必須吃那只鷄。當我們吃鷄的時候,鷄就成了我們這人的一部分,成了我們的構成成分。當我們吃主作生命樹的時候,祂就與我們成為一,並且與我們調和在一起。

聖經的另一個例證是羔羊。(出十二3~4,約一29。)大部分的聖經學者都知道,羔羊是為著救贖。在踰越節期間,以色列人殺羊羔,羊羔的血流出來,為著救贖他們。在所灑羊羔之血的遮蓋下,以色列人藉著吃羊羔而享受羊羔。他們吃羊羔的肉。過不了多久,整隻羊羔就進到吃羊羔的以色列人裡面。在踰越節當天晚上,每家都有一隻羊羔,但是很短的時間之內,所有這些羊羔都消失了。這些羊羔與以色列人成為一。這說明羊羔與以色列人調和在一起。

在林後三章有兩個例證,也說明神的心願是要與我們調和在一起。三節說, '你們顯明是基督的信,由我們供職所寫的,不是用墨,乃是用活神的靈寫的,不是寫在石版上,乃是寫在肉版,就是心上。'第一個例證是:我們是基督的信,由活神的靈寫在我們心上。還有,十八節說, '但我們眾人既然以沒有帕子遮蔽的臉,好像鏡子觀看並返照主的榮光,就漸漸變化成為與祂同樣的形像,從榮耀到榮耀,乃是從主靈變化成的。'第二個例證是:我們是鏡子,觀看並返照主的榮光。這兩個例證都給我們看見,神要與我們調和在一起。

### 基督的活信

當墨水寫在紙上,就與紙調和在一起。基督自己願意寫在我們裡面,使我們成為基督的活信。基督的信是用基督為內容所寫,以傳輸並表現基督的。所有基督的信徒,都該是基督這樣一封活的信,使別人可以誦讀並認識在他們裡面的基督。我們裡面由良心(靈的主要部分)、心思、情感、和意志所組成的心,乃是用活神的靈將基督的活信寫在其上的版。這含示用活神的靈將基督寫在我們裡面的各部分,使我們成為祂活的信,使祂在我們身上得着彰顯,併為人所誦讀。

基督渴望寫到我們裡面的各部分,寫到我們心裡,但我們可能已被許多其他的事物所占滿。我們的心若被其他的事物占滿,基督怎能寫到我們裡面,寫在我們心上?我們的心可能被我們的家庭、財物、教育、工作、或對將來的期望所佔據。有許多東西能篡奪基督在我們心中的地位。我們心中有多少佔據的東西,以致基督沒有地方將祂自己寫在我們裡面?還有,我們的心可能向基督是關閉的。我們的心被佔據,以及我們的心關閉,都必須受對付。我們心中的污穢不潔,也必須受對付。我們的心思純潔麼?我們的情感潔淨麼?我們的意志正確麼?我們必須承認,我們的心思、情感和意志,在程度上多少都是污穢的。我們雖然參加召會的聚會,但我們必須問自己,有多少基督寫在我們裡面?因着我們的心被其他東西所佔據,我們的心向着主是關閉的,也是污穢不潔淨的,所以主根本不可能有地位、有機會進來,把祂自己寫到我們裡面。

靠主的憐憫,我們必須將全人向祂敞開。當我們的心向祂敞開時,祂 就進來。祂一直在等候我們向祂開啟,使祂能將祂自己寫到我們裡面 的各部分。我們必須問自己,我們與主的光景、情形和關係到底怎 樣。

我們已經看過,靈乃是我們全人最深的部分,靈就是我們心中隱藏的人。(彼前三4。)基督這賜生命的靈已經進到我們的靈裡,使我們活過來,重生我們,並住在我們裡面。基督乃是活在我們的靈裡。(提後四22。)以西結三十六章二十六節給我們看見,心和靈乃是兩個東西。神賜給我們一個新心和一個新靈。心是由心思、情感、意志和良心所組成的。主要把祂自己作為那靈寫在我們心裡,'寫在肉版,就是心上。'(林後三3。)我們既是基督的信,就當彰顯基督。信乃是

一種發表、彰顯。因此,這信不是寫在我們靈上,乃是寫在我們心上,使基督能得着彰顯,也能為人所誦讀。一個人是藉著心思、情感、意志彰顯他自己。如果基督只寫在我們的靈裡,祂就是隱藏的;祂不會被人看見、誦讀,也不會得着彰顯。基督這活的靈必須寫在我們心上,)這心包括我們的心思、情感和意志,)使祂能得着彰顯,並被人看見。

基督在我們的靈裡是賜生命的靈,這靈乃是屬天的墨,寫在我們心上,我們的心包括心思、情感和意志。這意思是說,基督要與我們的心思、情感和意志相調和。這樣,在我們的心思裡就有基督的描寫,在我們的情感裡就有基督的解釋、說明,在我們的意志裡就有基督的彰顯。當人注視我們的心思、情感和意志時,他們就會看見基督。作妻子的對自己丈夫的愛,應當滿了基督。她的情感應當描寫基督,彰顯基督。

我們是基督的信,由活神的活靈寫在我們心上。人應當能在我們的全人,在我們的所是上看見基督。我們的思想、愛好、決定,都應當是基督的彰顯。當人注意到我們的思想、願望、愛好、恨惡、所作的決定、所作的揀選,他們應當能讀到一些基督。基督這活神的靈寫在我們全人裡面,為要使祂自己與我們調和。基督是在我們裡面,但有多少基督寫進我們的心思、情感和意志裡?我們的心可能被事物佔據。我們可能聽見話語的職事,卻一無所獲,因為我們的心被霸佔了。

一面,當你看主兒女中間的情形,很容易會感到失望。許多基督徒的心向着主漠不關心,主在他們裡面得着很少的地位。但另一面,我仍然是喜樂的,因為主是如此的有恩典、有忍耐、有憐憫。主一直在等候機會,要將祂自己與我們調和在一起。每當我們呼求祂的名,祂就用這個機會,使祂與我們有一點調和。我有把握,我們遲早都要被變化。我們若不在今世被變化,至終也要在來世被變化。主是主宰一切的,沒有人能阻止祂完成祂永遠的定旨。祂的仇敵雖然能攔阻祂一點,但仇敵的攔阻卻給祂機會展示祂萬般的智慧。(弗三10。)主必定會完成祂的定旨。祂揀選了我們,我們不能退後。祂已經呼召我們,稱義我們,拯救我們,重生我們,並住在我們裡面。即使我們要與祂離婚,祂也不會簽離婚協議書。

你遲早要被主征服、折服、取代、佔有並變化。不管你今天多麼愛世界,對主多麼不關心,你的情感多麼冷淡,你的意志多麼頑梗,我知道有一天你要完全被主得着。祂是滿了憐憫,並且一直在等候。祂已經等了兩千年。我們可能覺得兩千年太長了,但對祂來說,千年不過是一日。有一天祂要潔淨我們,清理我們。今天主在我們靈裡,一直等候機會,將祂自己分賜到我們裡面,一點一點的佔有我們的心。在我們裡面這位包羅萬有、豐富的基督,乃是活的靈。祂是屬天的墨,等着要把祂自己寫在我們的肉版,就是我們的心上。每當我們轉向祂,這位活的靈就把基督的一些東西寫在我們的心思、情感和意志上。

主最關心的,不是我們外面的所作,乃是我們的所是。祂要將祂自己一直的分賜、書寫到我們的心思、情感和意志裡。一位弟兄可能在天性上很好,非常文雅、謙卑、穩重。自從他得救以後,他一直很文雅、謙卑,每一個人都喜歡他。他甚至固定參加召會的聚會。但很可能這位弟兄向着主一直是關閉的。主在他的靈裡像囚犯一樣被拘禁。就外面來說,他是這麼好的弟兄,他也實在很穩重。但是主沒有辦法在他心上書寫,因為他向主不敞開。

另外一位弟兄可能在天性上並不好。他得救之後可能馬上冷淡退後。然而不久他回到主前認罪,向主敞開他的心。這給主機會在他身上書寫。又過不久,這位弟兄可能與另一些弟兄起了爭執。但是他悔改,看見自己錯了。他向主認罪,再次將心向主敞開,使主能夠更多的將自己分賜到這位弟兄裡面。我們必須想想,過了十五年,這兩位弟兄和主的關係如何。一位弟兄很文雅、謙卑、穩重,卻一直向主關閉。另一位弟兄照着天性並不很好,但逐漸的,基督越來越多的作到他裡面。那作到他裡面的基督,漸漸的吞滅他壞的天性,在這位弟兄身上有了真實的變化。這給我們看見,基督徒的生活不是外面行出來或作出來的,乃是裡面漸漸變化出來的。

我們必須得着鼓勵,不管我們是什麼樣的人,主必要在我們身上作成 池變化工作的定旨。祂滿了憐憫,並且要一點一點的變化我們。祂要 變化我們。我不在乎你外面的所是或你外面的所作,但我知道有一位 在你裡面作工。為著祂在我們裡面作工,我們讚美祂。祂在利用一切 機會,在我們裡面一點一點的書寫基督。從我對許多聖徒的觀察,我 能見證,一年過一年,基督更多的以特別的方式寫到他們裡面。在召 會生活裡,我們必須彼此忍耐,因為基督逐漸越來越多作到我們裡面。這是主變化的工作。一個人在天性上或許是慢的,另一個人是快的,但在主面前並無差別。快或慢都不重要,重要的乃是主把祂自己一直的寫在我們裡面,而變化我們。在永世裡,我們要成為基督完整的信。那時,基督一切的組成都要寫在我們全人裡。惟有基督要成為我們心思、情感、意志的內容。

# 觀看並返照主榮光的鏡子

林後三章的第二個例證,乃是我們是鏡子,觀看並返照主的榮光。我們是鏡子,該觀看基督並返照基督,但問題是我們的心有時候轉離了主。因此,我們的心必須轉向祂。我們的心幾時轉向主,帕子就幾時除去了。(16。)主正在等候我們把心轉向祂。祂住在我們靈裡,而我們的靈乃是我們心中隱藏的人。我們的心必須在裡面轉向內住的基督。這樣我們就觀看並返照祂。每早晨、每晚上,日日夜夜,我們的心必須一直的轉向祂。甚至當我們工作或開車的時候,我們的心仍必須轉向祂。我們越轉向祂並觀看祂,就越返照祂,而變化成為祂的形像。

當我們敞開自己觀看祂時,祂這活的靈就將祂自己分賜到我們裡面。每當我們觀看主,就回到我們的靈裡。我們必須望斷一切以及于耶穌,祂是在我們靈裡活的靈。我們一觀看祂,祂就有地位和機會,將祂自己分賜到我們裡面。祂這樣將祂自己分賜到我們裡面,就會使我們逐漸變化。

茶加到白開水裡面,茶就與水調和,叫水在顏色、外觀、味道上起了變化。水在茶裡,茶也在水裡。照樣,基督在我們裡面,我們也在基督裡面。正如水和茶調和在一起,我們和基督也調和在一起。主在我們裡面正在作調和與變化的工作。主的工作不是外面的調整、改正或改良,乃是從裡面將祂自己分賜到我們全人裡面。祂越將祂自己分賜到我們裡面,就越變化我們。

我們乃是被那活的靈所變化。林後三章十八節告訴我們,我們要變化成為與祂同樣的形像,從榮耀到榮耀,乃是從主靈變化成的。祂在我們裡面是活的靈,所以我們必須一直留意這靈。我們必須學習向祂敞開。我們若向祂敞開,祂就有路潔淨、洗滌、浸潤、滲透、充滿我

們,與我們調和,並且變化我們。這位活的靈多而又多的將祂自己分 賜到我們裡面,就叫我們產生了變化。藉著我們吃祂、喝祂、吸入 祂,祂就將祂自己分賜到我們裡面。我們藉著觀看祂,吃祂、喝祂、 並吸入祂,讓祂將自己寫在我們裡面,書寫到我們裡面。祂是活的 靈,在我們裡面等候着,所以我們必須學習轉向祂,並向祂敞開。這 樣,祂就要充滿我們,我們也要被變化。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇

### 第十六章 神終極目的的實現

### 上一篇 回目錄 下一篇

**讀經**: 啟示錄二十一章二至三節上,十至十四節,十八至二十三節, 二十二章一至五節,二章七節,七章十四至十七節,二十一章六節, 二十二章十七節。

我們已經看過,神將祂自己擺在我們面前作生命樹,以食物的形態給我們享受,使我們能吃祂。在整本聖經裡,神惟一的目的就是要我們接受祂到裡面,而享受祂作我們的生命和一切。至終,祂就與我們調和在一起。要使一個東西與我們調和,最好的方法是把那東西吃進去。我們所吃的,就要被我們消化,與我們調和,成為我們的一部分。這是聖經的中心思想。我的負擔是要指出這中心思想,叫我們對這事有深刻的印象。這印象會改變我們整個基督徒的行事為人。

### 神對生命樹的目的

在聖經一開始創世記二章,有一幅圖畫給我們看見一棵樹,稱為生命樹,在樹面前有一個泥土的人。(8~9。)泥土是地上的塵土。土並沒有什麼價值。除了樹之外,還有一條水河湧流,分為四道支流,流向地的四方。(10。)這個湧流帶來了金子、珍珠和紅瑪瑙;(12;)紅瑪瑙是一種寶石。金子、珍珠、紅瑪瑙乃是三種寶貴的材料,泥土是無法與它們相比的。

我們都必須看見,神在創世記二章所創造的是一個團體的人,他裡麵包括了億萬的人。那個泥土的人是亞當,我們都是他的子孫。因為我們都是出於亞當,所以聖經說,我們乃是瓦器,(林後四7,)就是土造的器皿。在創世記二章,這個泥土的人與生命樹毫無關係。他不是金子、珍珠和紅瑪瑙。但神的目的是要這個泥土的人把生命樹接受到裡面,也就是說,要這人吃生命樹。生命樹是個活的東西。當這活樹進到人裡面,就在人裡面成為一道流,而這生命的流要使這泥土的人變化成為神建造的寶貴材料(金子、珍珠和紅瑪瑙)。這是神的目的。整本聖經六十六卷書,就是告訴我們這一件事一我們是泥土造

的,但神的目的是要我們接受祂作生命樹。這樣,這位活的神就要進 到我們裡面,作我們的生命,並且在我們裡面成為一道流。

當我們得救,接受基督作生命之後,我們的確感覺裡面有一個東西在湧流。這內裡的流會把我們裡面許多東西排除,也會把許多東西帶到我們裡面。這就如我們身體裡面有血液循環。在消極一面,我們身體裡這血液循環的流,排除一切消極的東西;在積極一面,這血液的流把必需的滋養和維生素帶到我們裡面。這血液循環就是一道流,我們物質的身體就是靠這流生存。

照樣,當我們接受主之後,祂這位作我們生命者,就成了我們靈裡的流。如今在我們裡面,除了在物質身體裡的流之外,還有另一道流,是在靈裡屬靈的生命之流,就是基督自己。在消極一面,這流要排除我們的壞脾氣,我們的恨惡,我們的急躁,我們的驕傲。在積極一面,這流天天逐漸的把更多的基督帶到我們裡面,滋養我們;這流也要作變化的工作,但不是在地位上,乃是在性情上、性質上改變我們。

### 在約翰福音中神的目的

(21 °)

在看聖經中啟示錄最後一幅圖畫之前,我們要先看約翰福音中神的目的。一章一節和四節說, '太初有話,話與神同在,話就是神。…生命在祂裡面,這生命就是人的光。'十四節繼續說, '話成了肉體,支搭帳幕在我們中間。'話就是神,生命就在這一位裡面。祂成了肉體,行走在這地上。在祂職事開始時,祂被推介為神的羔羊。(29。)由於人的墮落,這位是生命者,就來作神的羔羊。創世記二章有生命樹,但到第三章,人墮落了。人墮落後,立即就有羔羊。

神的目的是要祂自己成為人的生命,但因為人墮落了,神就必須改變 形狀,從生命樹改變為羔羊。神這生命以羔羊的形狀而來,除去世人 的罪。根據出埃及十二章踰越節的記載,羔羊不僅是為著救贖,也是 為著滋養。羔羊的血是為著救贖,羔羊的肉是為著滋養。滋養是生命 的事。因此,在約翰一章有羔羊,但在六章有食物,就是生命的糧。 (22~71。) 然後在四章和七章有活水,生命的水給人喝。(四14,七37~38。)最終,在十七章講到一。(11,20~23。)一乃是建造。約翰福音開始於神自己。神的目的是要祂自己作我們的生命。但是因為我們墮落了,祂就改變形狀。祂成了羔羊來救贖我們,並作食物給我們吃。祂也是活水,使我們可以飲于祂。我們吃祂喝祂之後,最終就有一,就是建造。

## 啟示錄中的生命樹和生命河,為著生命中的變化,以及生命中的建 告

聖經最後一幅圖畫中,有一座四方的城,城每邊各有三個門。(啟二一16,12~13。)十二個門的每一個門都是一顆珍珠,(21,)其上有以色列十二支派的名字。這幅圖畫給我們看見,這些門都是人。城門是珍珠,卻都有人的名字。十四節說到十二根基。這十二根基都是寶石,其上有十二使徒的名字。所以十二根基也都是人。彼得是根基,約翰也是根基。不僅如此,城牆也是用寶石造的。(18。)我們不是根基,但我們是寶石。

在城內當中有一個寶座。(二二1。)不要以為新耶路撒冷是平面的;她乃是一座山。城牆高一百四十四肘,但城本身的高度有一萬二千斯泰底亞。(二一16。)城本身遠比城牆高。這證明這城必定是一座山。在山腳有建造起來的城牆,在山頂有神與羔羊的寶座。神與羔羊只有一個寶座,而不是兩個寶座。在寶座上有羔羊,羔羊是燈,神是燈內的光。(23。)神與羔羊只有一個寶座,表徵神與羔羊乃是一。羔羊是燈,神是祂裡面的光。從這寶座有一道生命水的河盤旋繞山而下。最終,這河流經了十二個門。河的兩岸長着生命樹。(二二2。)創世記二章告訴我們,生命樹好作食物,(9,)而啟示錄七章十七節,二十一章六節,和二十二章十七節告訴我們,生命水的河好作飲料。在城內有生命水可以喝,也有生命樹可以吃。

生命的流和生命樹作供應,把彼得變化為寶石。彼得原來是土造的人,但現今在新耶路撒冷裡,彼得成了寶石。彼得這個土造的人,怎能變成寶石?原因是彼得接受了這位在羔羊裡作救贖主的神。然後從這羔羊裡有生命的水流出來,帶著生命樹作生命的供應。彼得逐日吃生命樹,喝生命水。他逐日享受三一神。藉著這種享受,他就變化成為寶石,為著神的建造。

在新耶路撒冷裡,父是源頭,是光。子是燈,是生命樹。然後那靈是生命水的河。(約七37~39。)父神作為光乃是源頭。祂在子神裡作羔羊,來救贖我們。我們接受子神羔羊作救贖主之後,生命水一那靈一就在我們裡面行動、湧流。在那靈的這個流裡,有子基督作生命樹,給我們享受。首先,子作為羔羊給我們接受,作我們的救贖主。我們接受祂之後,那靈的流就在我們裡面運行;在這流裡,基督是生命樹,作我們生命的供應。這樣,我們就得着三一神的三者作我們的享受。如今生命樹不再是在我們外面,乃是在我們裡面。羔羊已經給我們得着了,三一神已經作到我們裡面了。在創世記二章,生命樹和水流乃是在人外面。但在啟示錄二十二章,生命樹和生命水都是在城內。如今生命樹連同生命水,都已經作到人裡面了。

生命樹和生命水作到我們裡面之後,二者不僅成為我們的滋養,也成為變化我們的元素。我們越在裡面享受活水的流連同生命樹作我們的供應,我們就越變化。泥土的人要變化為寶石。最終,在聖城新耶路撒冷裡,不再有泥土。整座城的本身乃是一座金山。(啟二一18。)整個城牆是碧玉,是一種寶石;城牆所有的根基也都是寶石。(18~20。)不僅如此,所有的門都是珍珠。(21。)在新耶路撒冷裡只有三種材料一金子、珍珠和寶石。到這時候,一切都已被變化了。

在四福音裡說到西門彼得的故事時,多次給我們看見,他只不過是一個泥土的人。他常常說糊塗話,作糊塗事。主在被出賣的晚上告訴門徒說,祂要被擊打,他們就分散了。彼得說,'即使眾人因你絆跌,我總不絆跌。'(太二六33。)他這話是糊塗話。不久之後,主被捉拿,被帶到大祭司的院子。彼得遠遠的跟着,也進了大祭司的院子。當他在外面院子坐著時,一個使女,不是一個高大的兵丁,來到他跟前,說,'你也是同那加利利人耶穌一起的。'(69。)彼得接連三次否認,甚至發咒起誓。那時候,彼得確實只是一個泥土的人。

但是在行傳二至五章,彼得是一塊變化、發亮、剛強、透明的寶石。 在這幾章裡,他不是昏暗不明,乃是明亮的,透亮如同水晶。他是寶 貴的,完全變化過的。他不只在地位上改變或聖別,更是在性質上改 變了。他有了新陳代謝的變化。神聖的'化學元素'已經放在他裡 面,而造成一種化學反應。神在羔羊裡已經給彼得得着,那靈如同活 水開始湧流在他裡面。這靈將基督這包羅萬有者作為生命樹供應給 他。一日過一日,彼得吃這基督;一日過一日,他飲于這活水。有一 種屬天的化學元素流到他裡面,使他全人裡面產生了新陳代謝的變化。他的改變不僅是在地位上或外表上,也是在性情上、性質上和性格上。藉此,他與新耶路撒冷的十二根基成為一。光是教訓和恩賜並不能變化我們。惟有內裡的生命,就是三一神自己,才能變化我們。

父作為光乃是源頭,子是救贖主,為給我們接受。我們若認我們一切的罪,並承認、認識祂為我們的罪死在十字架上,在我們裡面立即就有一道流。這就是那靈,而在這流裡有生命樹在我們裡面生長,作生命的供應,使我們天天得着喂養。生命河同着生命樹都在我們裡面,給我們吃喝。我們天天能得着屬天的滋養,一切屬靈的'維生素'都能帶到我們裡面。這會新陳代謝的變化我們。這個變化的生命也是建造的生命。在我們裡面的這生命,不僅供應我們,變化我們,也把我們與別人建造在一起。

新耶路撒冷揭示救贖的羔羊、生命的流、生命的供應、生命的變化、和生命裡的建造。這是今天召會生活的圖畫。召會是由一班人看見自己有罪,並承認神這生命的源頭愛他們所組成的。在神的兒子裡,祂完成了救贖,並且將這位子給了我們這些罪人作羔羊。我們向祂承認我們一切的罪,我們也承認、認識祂是我們的救贖主,就是神的羔羊,為我們而死,除去我們的罪。當我們這樣作時,那靈立即在我們裡面成為生命的流。在這生命的流裡,基督不僅是羔羊,也是生命樹,給我們享受。祂是生命水給我們喝,祂也是生命樹,天天給我們吃。因着我們吃祂並喝祂,屬天的元素、神聖的素質和本質,就被帶到我們裡面,我們就產生新陳代謝的變化,而在一里與別人同被建造。這個建造在今世裡是召會,在永遠裡是聖城新耶路撒冷。

這聖城乃是神的帳幕,神的居所。啟示錄七章十五節說,我們要在殿中事奉祂。殿不僅是給神居住的地方,也是給事奉神的人居住的地方。二十一章二十二節說, '我未見城內有殿,因主神全能者和羔羊為城的殿。'這意思是說,我們要在神這殿裡事奉神。所有蒙救贖的人是神的帳幕,給神居住;神自己是我們的殿,給我們居住。最終,神要住在我們裡面,我們要住在神裡面。這是相互的居所,相互的住處。當祂住在我們裡面時,我們也住在祂裡面。這是三一神與祂所揀獎、救贖之人的調和。

這個調和在於我們對主的享受。我們必須終日享受祂,吃祂作生命樹,並喝祂作生命水。我們若要被變化、被建造、並與三一神調和,就必須天天吃基督作生命樹,並喝祂作生命水。願主帶領我們進入這樣對祂的享受裡。但願我們看見,祂在我們裡面作生命樹,藉著在我們裡面聖靈的流,一直供應我們。我們必須學習如何吃祂並喝祂。這樣,祂一切的所是、祂的元素、祂的本質、和祂的素質,就要傳輸並輸供到我們裡面。我們就要被變化、被建造、並與三一神相調和。

上一篇 回頁首 回目錄 下一篇